
93Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Entre el valle del deseo y de la realidad, 
en busca de un mar en el que ambos 
confluyan (Manuel Sacristán y la obra 
filosófica y política de V.I. Lenin)
Between the valley of desire and the valley of reality, in  
search of a sea where both converge (Manuel Sacristán  
and the philosophical and political work of V.I. Lenin)

Salvador López Arnal 
Instituto Puig Castelar / UNED

Resumen

Manuel Sacristán Luzón (1925-1985), filósofo comunista y militante del PSUC-PCE, 
estudió y escribió sobre la obra y la praxis del revolucionario ruso desde su vinculación a 
la tradición marxista a mediados de los años cincuenta del pasado siglo. La finalidad de 
este texto es dar cuenta de sus principales trabajos y tesis, especialmente los centrados 
en la obra filosófica de Lenin y en su noción de práctica, aproximación la suya muy distan-
te de la lectura estalinista y de las creencias teóricas y prácticas de intelectuales y orga-
nizaciones comunistas de los años sesenta y setenta que se caracterizaban en muchas 
ocasiones por un marxismo-leninismo anquilosado, repetitivo, marcadamente escolástico, 
poco amigo de cambios e interpretaciones enriquecedoras a la altura de los nuevos tiem-
pos, de las nuevas circunstancias.

Palabras: V. Lenin, M. Sacristán, revolución rusa, Materialismo, A. Gramsci.

Abstract

Manuel Sacristán Luzón (1925-1985), a communist philosopher and militant of the PSUC-PCE, stu-
died and wrote about the work and praxis of the Russian revolutionary since his connection to the 
Marxist tradition in the mid-1950s. The aim of this text is to give an account of his main works and 
theses, especially those focused on Lenin’s philosophical work and his notion of practice, his approach 
being very distant from the Stalinist interpretation and from the theoretical and practical beliefs of in-
tellectuals and communist organisations of the 1960s and 1970s, which were often characterised by an 
ossified, repetitive, markedly scholastic Marxism-Leninism, unfavourable to changes and interpretations 
in keeping with the new times, with the new circumstances.

Keywords: V. Lenin, M. Sacristán, Russian revolution, Materialism, A. Gramsci.



94 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

Sacristán Luzón (1925-1985) [3] se aproxi-
mó, pensando con cabeza propia, a la tradi-
ción leninista (que era también la suya) y a 
la obra del revolucionario ruso.

1. Primeros compases militantes

Tras licenciarse en Derecho y Filosofía 
por la Universidad de Barcelona (doctor 
en Filosofía en 1959 con una tesis sobre 
Las ideas gnoseológicas de Heidegger [4]) y 
finalizada su etapa de prolífico colabo-
rador de las revistas barcelonesas Qva-
drante y Laye [5], Sacristán consiguió una 
beca del DAAD (Deutscher Akademischer 
Austauschdienst) [6] para proseguir estudios 
de posgrado entre 1954 y 1956 en el Institu-
to de Lógica y de Fundamentos de la Cien-
cia de la Universidad de Münster (Westfa-
lia), un instituto universitario de formación 
e investigación en los ámbitos de la lógica 
y la filosofía de la ciencia dirigido por el 
teólogo, filósofo y lógico alemán Heinrich 
Scholz [7]. Fue en aquellos cuatro semestres 
cuando Sacristán entabló amistad con el 
lógico pisano y militante del PCI, Ettore 
Casari [8], y con Vicente Romano, militante 

3.– Para una aproximación (imprescindible) a la obra de 
Sacristán, véase Víctor Méndez Baiges, La tradición de la 
intradición. Historias de la filosofía española entre 1843 y 
1973, Madrid, Tecnos, 2021, pp.351-563.

4.– Reeditada por Crítica en 1995 con presentación de 
Francisco Fernández Buey.

5.– Una parte importante de sus aportaciones pueden ver-
se en M. Sacristán, Lecturas, Barcelona, Icaria, 1985.

6.– Servicio alemán de intercambio académico.

7.– Fallecido en enero de 1957, Sacristán le dedicó una 
sentida necrológica que publicó en la revista de la Facul-
tad de Filosofía Convivium, año II, número 1, 1957. Puede 
verse ahora en M. Sacristán, Papeles de filosofía, Barcelona, 
Icaria, 1984, pp.56-89. Sobre el Instituto de lógica, «En-
trevista con Jesús Mosterín», en S. López Arnal y Pere de 
la Fuente, Acerca de Manuel Sacristán, Barcelona, Destino, 
1996, pp.631-668.

8.– Véanse sus declaraciones para los documentales 
dirigidos por Xavier Juncosa, Integral Sacristán, El Viejo 
Topo, 2006. Junto con Giulia Adinolfi, su primera esposa, a 

Conversando con Wolfgang Harich en 
mayo de 1979 [1], el que sería poco después 
director de la revista Mientras Tanto obser-
vaba que «a estas alturas del siglo XX, ate-
niéndose a los países industriales, es decir, 
sin pretender incluir en estas consideracio-
nes a los pueblos que soportan la opresión 
y la explotación imperialistas», había sona-
do y hasta pasado ya la hora de reconocer 
que la capacidad cualitativamente trans-
formadora de las tradiciones más robustas 
del movimiento obrero internacionalista 
había resultado escasa. No se veía que «la 
III Internacional (ni la IV, para el caso) se 
haya acercado a sus objetivos doctrinales 
más que el gandhismo a los suyos». Pero, 
además, el aprovechamiento de experien-
cias de las que por abreviar estaba llaman-
do gandhismo podía servir «para dar forma 
a la necesaria revisión de las concepcio-
nes revolucionarias en un sentido que les 
añada consciencia de alternativa radical». 
A la vista de los pobres y contradictorios 
resultados de una línea de actuación sólo 
política, puramente leninista, lo señalado 
se podía sostener sin temor a hacerse sos-
pechoso de desvarío. La cuestión de la cre-
dibilidad empezaba a ser muy importante: 
conseguir que organismos sindicales culti-
varan formas de vida cotidiana alternativas 
no era tanto ni solo una manera de soste-
ner moralmente a grupos de activistas sino 
también un corolario del cambio que, en su 
opinión, se imponía de conducta estratégi-
ca.

No fue este encuentro con el autor de 
¿Comunismo sin crecimiento? [2] en el Cen-
tre de Treball i Documentación (CTD) de 
Barcelona la única vez en la que Manuel 

1.– «Una conversación con Wolfgang Harich y Manuel Sa-
cristán», en S. López Arnal y P. de la Fuente, Acerca de Ma-
nuel Sacristán, Barcelona, Destino, 1996, pp.131-152.

2.– Reeditado recientemente por Verso con materiales 
complementarios a la anterior edición del clásico en Ma-
teriales.



95Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

del PCE. Allí conoció también a Ulrike Mein- 
hof [9] y asistió a seminarios de formación 
dirigidos por el obrero fresador y dirigente 
del Partido Comunista Alemán de Münster, 
Hans Schweins [10].

Después de finalizar sus estudios de pos-
grado y vincularse organizativamente a la 
tradición comunista democrática española 
en la primavera de 1956 [11], Sacristán volvió 
a Barcelona, lugar de residencia de su fa-
milia desde 1939, e inició su militancia en 
el PSUC, el Partido de los comunistas de 
Cataluña. Miguel Núñez fue su primer res-
ponsable.

La obra de filósofos marxistas y revolu-
cionarios socialistas fue objeto de su inte-
rés desde el primer momento. Sus escritos 
de aquellos años cincuenta y sesenta sobre 
Marx, Engels, Rafael Alberti, Labriola, Ber-
nal, Gramsci, Lukács, Mao o Guevara son 
testimonio de ello. Así, en su trabajo para la 
Enciclopedia Espasa sobre la filosofía des-
de la terminación de la II Guerra Mundial 
hasta 1958, [12] los autores desarrollados en 
la sección «Algunas personalidades desta-
cadas» del apartado dedicado al marxismo 
fueron John D. Bernal, Antonio Gramsci y 
Mao Tse-tung. Lenin no fue incluido [13]. Sa-

la que conoció en 1957, el lógico pisano fue decisivo en su 
aproximación a Gramsci.

9.– «Cuando empieza la vista» y «Nota a la Pequeña An-
tología de Ulrike María Meinhof» en M. Sacristán, Inter-
venciones políticas, Barcelona, Icaria, 1985, pp.158-177 y 
178-185 (respectivamente). 

10.– «Entrevista con Vicente Romano», en S. López Arnal y 
P. de la Fuente, Acerca de Manuel Sacristán, op. cit., pp.324-
338.

11.– Se ofreció a Sacristán la posibilidad de ser profesor 
contratado del Instituto de Lógica. La rechazó. No sería 
una decisión fácil dada su gran vocación didáctica y su 
profunda adicción a la lógica (expresión suya de 1983, 
en carta a su amigo y discípulo Antoni Domènech), para 
formar parte de la lucha antifranquista en España, en el 
interior. 

12.– M. Sacristán, Papeles de filosofía, op.cit., pp. 90-219.

13.– Empero, las apenas dos páginas dedicadas a Mao y a 
su noción de dialéctica se abren con una brevísima refe-

Manuel Sacristán en el verano de 1963 (Foto: 
Vera Sacristán, fuente: Wikimedia Commons).



96 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

gar en el partido el ejercicio de la dictadura 
de clase. Pero la práctica de los leninistas 
—y muy frecuentemente también la soto-
teoría ideológica destinada a justificarla— 
realizó esa implicación». Para Sacristán, 
la regeneración, la veracidad del PCCh era 
una autocrítica profundamente leninista: 
por su temática y por su sentido enlazaba 
«con las preocupaciones del mismo Lenin 
en los últimos meses de su vida».

Pueden verse también diversas obser-
vaciones en la importante e influyente en-
trevista de 1969 sobre «Checoslovaquia y 
la construcción del socialismo» [17], editada 
inicialmente en la revista democristiana 
antifranquista Cuadernos para el Diálogo. El 
traductor de Dubček trazaba aquí un apunte 
sobre la acentuación voluntarista del leni-
nismo. La alternativa entre realización de 
socialismo o restauración del capitalismo 
no era objeto de creencia. Primero porque 
la alternativa real no era esa: «La alterna-
tiva real me parece ser: socialismo o bar-
barie (degradación general de la vida de la 
especie) [18]». Segundo, porque sólo en los 
manuales teológicos a lo Konstantinov se 
dice metafísicamente que «el socialismo 
triunfará por la necesidad de las leyes histó-
ricas». El leninismo no cree en un triunfo fatal 
de nada. Ésta no es cuestión de creer, sino de 
querer. El «no es cuestión de creer sino de 
querer», el no creer «en un triunfo fatal de 
nada», acompañados de un informado rea-
lismo político que nunca abandonó, fueron 
dos de las ideas-fuerza de Sacristán, de su 
marxismo político no academicista. Tam-
bién de su leninismo, sin ismos. 

17.– M. Sacristán, Intervenciones políticas, ob. cit, pp.239-
260.

18.– Una de las primeras «observaciones» ecologistas 
del autor. Sobre sus aportaciones ecologistas, M. Sacris-
tán, Pacifismo, ecologismo y política alternativa, Barcelona, 
Público-Icaria, 2009, y M. Sacristán, Ecología y ciencias so-
ciales. Reflexiones ecologistas sobre la crisis de la sociedad 
industrial, Barcelona, Irrecuperables, 2021 (edición de Mi-
guel Manzanera).

cristán no escribió aproximaciones desa-
rrolladas a la obra del revolucionario ruso 
en sus escritos de estos primeros años de 
militancia. Básicamente, alusiones en artí-
culos [14], informes, comunicaciones y docu-
mentos internos del Partido [15].

Empero, pocos años después, en sus 
«Cuatro notas a los documentos de abril del 
Partido Comunista de Checoslovaquia» [16], 
comentando el Programa de Acción, la que 
sería en su opinión la primera autocrítica 
del socialismo leninista, Sacristán obser-
vaba que cuando el informe Dubček definía 
la tarea del Partido como el esfuerzo por 
mantener en el nuevo proceso una posición 
hegemónica, «solo la ignorancia del pen-
samiento leninista —y, en Europa occiden-
tal, gramsciano— acerca del problema de 
la hegemonía en la sociedad civil», podían 
explicar que dirigentes socialistas hubieran 
visto en esas formulaciones del PCCh una 
auto-reducción del partido a la condición 
de «director espiritual» o «consejero mo-
ral». A lo que añadía líneas más adelante: 
«La teoría leninista no implicaba, desde 
luego, que el proletariado tuviera que dele-

rencia a Lenin: «La noción gramsciana de filosofía, inspira-
da por la obra material de Lenin en Rusia, se centra en la 
tesis de que la construcción de una sociedad y una cultura 
es un hecho «mucho más filosófico» que el descubrimien-
to de alguna irrelevante «originalidad». De acuerdo con 
ello, la obra de Mao contendría la experiencia filosófica 
más importante del marxismo al filo de la segunda mitad 
del siglo XX» (Ibidem, pp.192-193).

14.– Incluyendo su prólogo de 1964 al Anti-Dühring un 
auténtico clásico del marxismo hispánico, «Jesuitas y dia-
léctica», Nuestras ideas, nº 8, julio 1960, pp.64-69 o «Tras 
notas sobre la alianza impia», Horitzons, nº 2, 1961, pp.14-
23.

15.– Uno de los anexos de la tesis doctoral de Miguel Manza-
nares Salavert: «Teoría y práctica. La trayectoria intelectual 
de Manuel Sacristán», Madrid, Uned, 1993, http://e-spacio.
uned.es/fez/view.php?pid=tesisuned:Filosofia-Mmanza-
nera (consulta: noviembre de 2023) 

16.– Noviembre de 1968, presentación de Alexander 
Dubček, La vía checoslovaca al socialismo, Barcelona, Ariel, 
1968. Ahora en M. Sacristán, Intervenciones políticas, Barce-
lona, Icaria, 1985, pp.78-97.



97Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

que piensen— es hoy recomendable incluso 
como ejercicio político».

Garaudy podía haber sucumbido en otros 
momentos, como Althusser [20] lo confesó de 
sí mismo, a la «línea imperativa» según la 
cual la filosofía marxista no podía elegir 
«sino entre el comentario y el silencio, una 
convicción iluminada o bien obligada y al 
mutismo del malestar». Pero había mudos 
y mudos, y Garaudy, como su contrincante 
Althusser, «pertenecía ya entonces a la cla-
se de mudos que podían hablar porque sa-
ben pensar». Por esto valía la pena atender 
a su reciente ensayo sobre Lenin.

Para Sacristán, el ensayo del filósofo 
francés tenía dos rasgos que era necesario 
destacar:

En primer lugar, Garaudy no mostraba 
el excesivo respeto académico por las defi-
niciones tradicionales que eran frecuentes 
en la literatura francesa, incluida la mar-
xista. De este modo, caracterizaba el pen-
samiento leninista al margen de cualquier 
definición universitaria de la filosofía: «El 
problema principal de su filosofía (la de Le-
nin) es el del militante: elaborar una meto-
dología de la iniciativa histórica».

El segundo rasgo resaltado era la ma-
nera de construir los aspectos del pensa-
miento de Lenin que el entonces marxista 
francés ofrecía al estudio del lector. Ga-
raudy acentuaba la insistencia leninista en 
la importancia «del factor subjetivo en la 
historia y las enérgicas tomas de posición 
antidogmáticas y antisectarias de diversos 
textos de Lenin».

No había duda de que uno y otro aspecto 
eran elementos esenciales del pensamiento 
leninista, pero la redacción de su nota se-
ñalaba Sacristán, no obedecía «solamente 
al deseo de dar noticia del ensayo de Ga-
raudy y de registrar elogiosamente estas 

20.– Ariel Petruccelli y Juan Dal Maso, Althusser y Sacristán. 
Itinerarios de dos comunistas críticos, Buenos Aires, Edicio-
nes IPS, 2020.

2. Leer a los clásicos

Fue a partir de una reseña publicada en 
Nous Horitzons [19] sobre un libro de Garaudy 
editado por Presses Universitaires de Fran-
ce (PUF) cuando Sacristán empezó́ a escri-
bir con mayor frecuencia y extensión sobre 
la obra del revolucionario ruso.

Iniciaba el entonces miembro del Co-
mité Ejecutivo del PSUC su comentario del 
ensayo de Roger Garaudy, filósofo marxista 
y dirigente del PCF en aquellos años, obser-
vando que su publicación en la serie de «fi-
lósofos» de PUF era «como un anticipo de 
la inmediata conmemoración de Lenin», la 
celebración en 1970 del primer centenario 
de su nacimiento. La colección en la que 
aparecía estaba destinada a su uso didácti-
co en el bachillerato y en la iniciación uni-
versitaria francesa. Por ello, «sería injusto 
esperar del libro detalle monográfico o in-
terpretación arriesgada que no tendría mu-
cho espacio para ser argumentada». No era 
eso, no podía ser eso.

Empero, a pesar de su brevedad, el tex-
to merecía atención por proceder de un 
escritor marxista «tan sincero y tan leído» 
como era entonces Garaudy, quien, al igual 
que Sacristán, se había manifestado críti-
camente sobre la invasión de Checoslova-
quia por las tropas del Pacto de Varsovia. La 
gravedad de los problemas con los que en-
tonces se enfrentaba el movimiento comu-
nista revelaba con tanta claridad la inuti-
lidad de la literatura marxista inauténtica 
«de tantos tratados y manuales con todos 
los problemas del mundo resueltos», que 
la lectura de escritores marxistas que «ver-
daderamente piensan —guste o no guste lo 

19.– «Sobre el Lenin de Garaudy», Nous Horitzons, Barce-
lona, 1969, pp.53-54. Nous Horitzons era la revista teórica 
(y clandestina) del PSUC que él mismo dirigió en aquellos 
años, segunda mitad de los años 70. Puede verse en En-
trevista con Nous Horitzons, Intervenciones políticas, op.cit., 
pp.280-283.



98 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

ción del poder socialista», fuera continuar 
utilizando «los clásicos del movimiento so-
cialista convirtiéndolos en instrumentos de 
la disputa».

Parecía claro que Garaudy tenía razón 
y apuntaba razones en su triple polémica. 
Pero parecía dudoso que esta razón fuera a 
triunfar substancialmente con los mismos 
procedimientos que había llevado «al de-
rechismo ‘filológico’ de la vieja socialde-
mocracia (hecha de citas a pie de página de 
algunos elementos de El capital), al infan-
tilismo (hecho de citas a pie de página del 
¿Qué hacer?, etc.) y a la degeneración buro-
crática revestida con todas las citas, sean de 
donde sean, que vayan bien para expulsar 
a alguien, justificar tal ley o proclamar tal 
sentencia)».

El traductor y prologuista de Labriola [22] 
finalizaba su aproximación con una reco-
mendación a la altura de su concepción del 
filosofar de la tradición [23] y de su interven-
ción en ella: Era necesario de una vez dejar 
vivir a los clásicos. Y no se tenía que ense-
ñar a citarlos, sino a leerlos. Leer creativa, 
consistentemente, sin ceguera ni ideolo-
gismos, a Marx, Engels, Lenin, Luxemburg 
y a tantos otros autores. Esa era la cuestión, 
siempre lo fue para el entonces profesor 
expulsado de la Universidad de Barcelona 
por motivos políticos [24].

22.– «Por qué leer a Labriola», en M. Sacristán, Sobre Marx 
y marxismo, Barcelona, Icaria, 1983, pp.115-132.

23.– Tradición que Sacristán entendía así: «El autor de 
este artículo, por su parte, ha negado que pueda hablarse 
de filosofía marxista en el sentido sistemático tradicional 
de filosofía, sosteniendo que el marxismo debe entender-
se como otro tipo de hacer intelectual, a saber, como la 
conciencia crítica del esfuerzo por crear un nuevo mundo hu-
mano» (el énfasis es mío; M. Sacristán, Papeles de filosofía, 
op. cit., p.396).

24.– Por órdenes del rector Fernando García Valdecasas (y 
de acuerdo con las directrices de la Jefatura Superior de 
Policía de Barcelona).

características de su composición», sino de 
añadir alguna observación más.

En las 66 páginas del ensayo quedaba 
muy claro que Garaudy lo había escrito 
con el fin de librar la clásica batalla en dos 
frentes: «subrayar la importancia del factor 
subjetivo en el pensamiento de Lenin (igual 
que en el de Marx, por otra parte) le es útil 
contra el derechismo de tipo tradicional». 
Mostrar que Lenin quería pensar siempre 
de manera antidogmática y antisectaria le 
servía contra el infantilismo o izquierdis-
mo. Y ambas cosas le servían, además, y 
muy eficazmente, contra el burocratismo 
y el estatalismo de la degeneración socia-
lista, la cual presentaba al mismo tiempo 
«el mecanicismo y la razón de Estado y un 
sectarismo hipócritamente dogmático que 
disfraza de teoría, desde los tiempos de 
Zdanov [21], lo que es mera implicación del 
poder o de la lucha por este en tal o cual 
intriga momentánea».

Los textos de Lenin recogidos por Ga-
raudy en su ensayo eran muy eficaces para 
ilustrar todos aquellos puntos. El izquier-
dista reflexivo podría aprender mucho de 
la sólida argumentación de Garaudy de que 
Lenin había tomado prestados «los rasgos 
más autoritarios del ¿Qué hacer? (uno de 
los textos más cultivados por el extremis-
mo) directamente del patriarca de la social-
democracia, de Kautsky». Pero aquí́ justa-
mente se planteaba la cuestión en opinión 
de Sacristán. No parecía que la mejor ma-
nera de oponerse al derechismo y el nuevo 
izquierdismo, «al igual a que a la degenera-

21.– «En la edición castellana del libro de Wolfgang Ha-
rich ¿Comunismo sin crecimiento?» (Intervenciones políti-
cas, op. cit., p.215), Sacristán observaba: «El último Stalin 
—esto es, la política cultural zdanovista— había roto con 
la muy hegeliana tradición de Lenin maduro —el de los 
Cuadernos filosóficos— pronunciando una condena explí-
cita de Hegel e insistiendo en la vaciedad —heredada del 
peor Lenin filosofante, el de Materialismo y empiriocriticis-
mo— de que la historia de la filosofía se reduce a la lucha 
entre el materialismo y el idealismo».



99Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

leninismo, a saber, en un cuerpo orgánico 
y sistemático de principios de organiza-
ción y de puntos de vista táctico (...)». Esas 
pocas palabras indicaban la comprensión 
del marxismo como praxeología, no como 
mero «canon» histórico ni como sistema fi-
losófico, y formulaban la concepción gram-
sciana del leninismo como «explicitación y 
renovación de esa teoría de una determina-
da práctica».

Quedaba claro en el mismo artículo cuál 
era ahora para Gramsci el «pensamiento 
inmanente» de El capital: ese pensamiento 
no situaba nunca como factor máximo de 
la historia los hechos económicos en bru-
to, sino «siempre el hombre, la sociedad de 
los hombres, los hombres que se reúnen, se 
comprenden, desarrollan a través de esos 
contactos (cultura) una voluntad social co-
lectiva, y entienden los hechos económi-

3. Gramsci y el leninismo

En su estudio sobre Gramsci, en su pre-
sentación interrumpida de su influyente 
Antología gramsciana [25] que su amigo, el 
profesor y filósofo Jacobo Muñoz, salvó de 
la papelera y que años más tarde editó el 
profesor Albert Domingo Curto [26], pueden 
verse también nudos básicos de la concep-
ción de Sacristán del leninismo.

Además, y a diferencia de la mayoría de 
los leninistas de su época y de la siguien-
te, observa Sacristán, Gramsci muestra un 
«conocimiento crítico de la naturaleza del 
leninismo, de l‘opera di Lenin». El revolu-
cionario sardo no había mostrado nunca la 
tendencia a interpretar a Lenin como sabio 
universal «ni probablemente habría apro-
bado posteriores tendencias como la lectu-
ra de los cuadernos de extractos y apuntes 
filosóficos de Lenin al modo de nuevos Ma-
nuscritos de 1844 [27]». El autor de los Qua-
derni había pensado siempre que la obra 
practica de Lenin era la hazaña político-
filosófica más grande de la época. Así́ lo ha-
bía escrito. Pero lo pensaba precisamente, 
remarcaba Sacristán, de la obra política de 
Lenin, no de su obra teórica, no de Cuader-
nos filosóficos o Materialismo y empiriocriti-
cismo, por ejemplo.

Un borrador de 1923, conservado en los 
archivos Feltrinelli de Milán, destinado 
a preparar una carta a Togliatti, contenía 
una formulación a la, que, pese a su bre-
vedad, había que dar suma importancia 
porque mostraba a la vez la madurez del 
pensamiento de Gramsci y su exacta com-
prensión del leninismo, libre de toda esco-
lástica especulativa. Hablaba en ella de «el 
marxismo tal como se ha desarrollado en el 

25.– Reeditada por Akal en 2013.

26.– M. Sacristán, El Orden y el Tiempo, Madrid, Trotta, 1998, 
edición, presentación y notas de Albert Domingo Curto.

27.– Ibidem, p.164.



100 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

falta la premeditación del demagogo o la 
oscuridad del devoto». [29] Con estas pala-
bras, claro indicio de la libertad de su filo-
sofar y de la ausencia de toda aproximación 
devota, abría Sacristán la transcripción su 
conferencia sobre «El filosofar de Lenin» [30] 
el 23 de abril de 1970 en la Universidad 
Autónoma de Barcelona [31]. El desprecio de 
la diferencia o del matiz filosófico era el 
defecto más característico del filosofar de 
Lenin añadía [32]. Bastaba recordar las expe-
ditivas identificaciones del pensamiento de 
Bogdánov [33] con el de Mach o de este úl-
timo con Berkeley en Materialismo y empi-
riocriticismo [34]. Todo ello agravado por las 

29.– Gregorio Morán comentaba en Miseria, grandeza y 
agonía del Partido Comunista de España 1939-1985, Madrid, 
Akal, 2017, p.483 que «Santiago [Carrillo] y los funciona-
rios formados en la escuela estaliniana quedaron deso-
lados ante aquel comienzo». El carácter superficial de la 
ruptura con la ortodoxia soviética del PCE se transparen-
taba «en el escándalo que causó este articulo entre los 
dirigentes políticos formados en otra época», un ortodoxo 
riguroso como Sacristán escandalizaba a los que hablan 
denunciado el socialismo burocrático».

30.– Texto que puede leerse en diálogo crítico con L. 
Althusser y su Lenin y la filosofía, al que Sacristán cita en 
numerosas ocasiones. 

31.– Publicada en 1974 como prólogo de la edición 
española de Materialismo y empiriocriticismo por la edito-
rial Fundamentos.

32.– «El filosofar de Lenin», en Sobre Marx y marxismo, op. 
cit., pp.134-135. Empero, Sacristán también señalaba: «El 
estudio de la insuficiencia académica de los escritos de 
Lenin, la decisión de tomársela en serio abre un camino 
hacia la comprensión de su modo de trabajar intelectual-
mente e incluso de algunas de sus concepciones teóricas 
más generales».

33.– En su entrevista de 1983 con la revista mexicana 
Dialéctica, Sacristán admitía: «Nunca me gustó la episte-
mología predominante en la tradición marxista. Siempre 
me pareció que en este campo eran mejores las escuelas 
marxistas minoritarias. Por ejemplo, que entre Bogdánov y 
Lenin el que llevaba la razón era Bogdánov, en el terreno 
epistemológico se entiende, no en el político, en el que 
seguramente era más realista Lenin». (M. Sacristán, Paci-
fismo, ecologismo y política alternativa, ob. cit., p.129).

34.– Sacristán cita a lo largo del texto por la edición ale-
mana. En una nota al pie de página (p.134), explicaba las 
razones: «Los textos de Lenin se toman de una revuel-

cos, los juzgan y los adaptan a su voluntad 
hasta que esta se convierte en motor de la 
economía». Este paso, que prefiguraba los 
desarrollos gramscianos clásicos acerca 
del concepto de hegemonía, recordaba sin 
duda el escrito, poco posterior, de Lukács 
acerca de la consciencia de clase [28]. Pero 
recordaba sobre todo a Lenin, «pues la te-
sis de que el pensamiento de Marx no pone 
nunca como ‘factor máximo de la historia 
los hechos económicos brutos’, sino la to-
talidad concreta que es la sociedad, esos 
hombres que se reúnen y se comprenden 
en una cultura o consciencia, es la sustan-
cia de la interpretación de Marx política o 
praxeológica (no meramente científica o 
teórica) y dialéctica (no mecanicista o eco-
nomicista) que se conoce con el nombre de 
leninismo».

Sin que con ello quedasen enuncia-
dos todos los elementos de la relación del 
pensamiento de Gramsci con el de Lenin, 
«la problemática de este en 1917-1918 y 
las principales formulaciones de interés 
permiten ya ver una analogía de posición 
y función entre uno y otro». El problema 
doctrinal de Gramsci había sido, desde su 
vinculación al movimiento obrero piamon-
tés, el mismo de Lenin: «recuperar un mar-
xismo revolucionario frente a la visión re-
formista del marxismo propia de la derecha 
socialdemócrata y frente a la visión fatalis-
ta y pasiva de la izquierda». 

Dos importantes escritos de 1970 am-
pliaban la aproximación del editor y tra-
ductor de Lukács a la obra de Lenin.

4. Matiz es concepto 

«La insuficiencia técnica o profesional 
de los escritos filosóficos de Lenin saltaba 
a la vista del lector. Para ignorarla hacían 

28.– György Lukács, Historia y conciencia de clase. Estudios 
sobre dialéctica marxista, Madrid, Siglo XXI, 2021, traduc-
ción de Manuel Sacristán.



101Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

culturales que apenas conocían religiones 
como el catolicismo o el islamismo, la raíz 
única del irracionalismo fideísta era el ag-
nosticismo de los positivistas de todo cuño: 
«¿Va acaso a negar Bogdánov que todos los 
partidarios consecuentes de Hume hacen 
un lugar a aquellas ideas (de Dios, libre al-
bedrío metafísico, etc.) precisamente por 
el procedimiento de negar toda cosa en 
sí?» ¿Acaso no había oído Bogdánov nada 
de los idealistas subjetivos, que negaban 
toda cosa en sí y daban de este modo lugar 
a aquellas ideas? «Única y exclusivamente 
una filosofía que enseñe que sólo existe el 
ser sensible, que el mundo es materia en 
movimiento, que el mundo externo cono-
cido por todos, el mundo físico, es la única 
realidad objetiva, o sea, sólo la filosofía del 
materialismo [35] carece de lugar alguno para 
aquellas ideas».

Lo señalado, observaba Sacristán, era in-
teresante porque mostraba cómo el despre-
cio de la diferencia filosófica podía generar 
malas consecuencias para lo que, sin nin-
guna duda, más importaba a Lenin al escri-
bir: la acción, en el plano ideológico, de la 
lucha de clases. La tendencial equiparación 
del pensamiento religioso con el agnosti-
cismo positivista «desarmaría al polemista 
obrero que, viviendo en un ambiente cató-
lico o panteísta, por ejemplo, se atuviera a 
ese esquema demasiado simple, ignoran-
do así que hay religiones realistas y hasta 
materialistas, no menos que positivismos 
ateos».

El ejemplo más instructivo de la inco-
rrección argumentativa por reducción in-
consciente de las diferencias a cuestiones 
de léxico filosófico era, probablemente, la 
alusión a Hermann von Helmholtz en Ma-

35.– Una aproximación de Sacristán a esta polisémica no-
ción filosófica en «Materialismo», Papeles de filosofía, ob. 
cit., pp. 294-301. En la edición alemana de Materialismo y 
empiriocriticismo, pp.208-209.

excesivas simplificaciones de Lenin, que él 
mismo justificaba a veces agresivamente, 
cuando escribía, por ejemplo: «Los filósofos 
profesionales son muy aficionados a llamar 
sistemas originales a las diminutas altera-
ciones que uno u otro de ellos introduce en 
la terminología o en la argumentación».

El desprecio al matiz filosófico (matiz es 
concepto recordaba Sacristán), llevaba al 
revolucionario ruso a anular más o menos 
conscientemente, reduciéndolas a vanidad 
o a mala intención, peculiaridades de léxico 
que podían tener importancia científica o 
acaso ideológica, «en ambos casos de inte-
rés para la comprensión del reflejo sobres-
tructural de las luchas de clases». La inno-
vación léxica irritaba visiblemente a Lenin, 
hasta el punto de no ver en las formulacio-
nes de los empiriocriticistas sino una male-
za de «terminología cuasi-científica, retor-
cida, premeditadamente oscurecedora de 
la cosa y hecha para alejar de la filosofía al 
gran público». El misoneísmo consiguiente 
acarreaba a Lenin la ingenuidad de consi-
derar «sentido humano» de los términos fi-
losóficos el sentido acuñado, generalmente 
con poca precisión, por las anteriores gene-
raciones de filósofos. 

La consecuencia más grave del vicio le-
ninista de desprecio del matiz era la fal-
sedad e incorrección de la argumentación, 
que se podía producir por verbalismo o por 
provinciana ignorancia de las peculiarida-
des de ámbitos filosóficos o culturales di-
ferentes de aquel en que vivía o se había 
formado el escritor. Un ejemplo destacado 
e importante, por el peso que el revolucio-
nario ruso atribuía a la lucha antirreligiosa, 
era la relación que establecía entre positi-
vismo y «fideísmo» (pensamiento religio-
so). Para Lenin, formado en tradiciones 

ta heterogeneidad de ediciones que el lector podrá dis-
culpar si tiene en cuenta cómo se forma una biblioteca 
marxista en España, o, al menos, cómo se formaba una 
biblioteca marxista en España entre 1950 y 1962».



102 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

esta cháchara [...]!». Pero precisamente, 
remarcaba Sacristán, la fecundidad 
del trabajo de Mach (o de Duhem, por 
ejemplo) residía en la invención del 
«superficial» análisis de los conceptos que 
permita conocer los modos como estos se 
organizan en hipótesis, teorías, técnicas de 
contrastación, etc [37].

5. Inconvenientes

El mismo comentario sobre la inconsis-
tencia acrítica del filosofar de Lenin que 
abría esta conferencia de abril de 1970 en 
la UAB era recogido por Sacristán en el es-
crito que envió́ a El Correo de la UNESCO [38] 
a petición de la revista por mediación de su 
amigo Francisco Fernández Santos, texto 
que no fue publicado finalmente [39]. Pero en 
ningún caso el filosofar de Lenin podía re-
ducirse a esa limitación. 

El artículo, «Lenin y la filosofía», está 
estructurado en cinco apartados [40]. En el 
primero, Sacristán señala las dificultades 
y antagonismos que la actitud y la situa-
ción del pensamiento de Lenin respecto a 
la filosofía de la Academia produjeron en su 
tiempo y en épocas posteriores. Los escri-
tos leninistas conculcaban con frecuencia 
criterios de exactitud histórica y precisión. 
Sin negar el interés global de la argumen-
tación leninista, Sacristán destacaba al-
gunos de sus mayores inconvenientes en 
línea con su conferencia de la UAB: despre-
ciar sistemáticamente las innovaciones de 

37.– Para las consideraciones metacientíficas de Sacristán, 
Filosofía y Metodología de las Ciencias Sociales, Vilassar de 
Dalt, Montesinos, 2022.

38.– M. Sacristán, «Lenin y la filosofía», en Sobre Marx y 
marxismo, op. cit., pp.176-190.

39.– Sobre este punto, S. López Arnal, En tiempo de resis-
tencia y fraternidad, Atrapasueños (en prensa). Prólogo de 
José Luis Martín Ramos y epílogo de José Sarrión.

40.– Sobre los dos escritos de Sacristán sobre Lenin, Juan 
Ramón Capella, La práctica de Manuel Sacristán. Una bio-
grafía política, Madrid, Editorial Trotta, 2005, pp.130 y ss.

terialismo y empiriocriticismo [36]. Lenin que-
ría caracterizar la inconsecuencia filosófica 
que él notaba en científicos importantes 
citando un paso del físico y médico alemán 
que decía: «He (...) caracterizado las impre-
siones sensibles como símbolos de las cir-
cunstancias del mundo externo, negándo-
les cualquier clase de parecido o igualdad 
con lo que designan». Lenin comenta: «eso 
es agnosticismo». Pero un poco más adelan-
te y en la misma página, leemos: «Nuestras 
intuiciones y representaciones son efectos 
producidos por los objetos intuidos y repre-
sentados en nuestro sistema nervioso y en 
nuestra consciencia. Esto es materialismo». 

El curioso nominalismo involuntario, en 
realidad «verbalismo de consignas» aposti-
llaba Sacristán, que aquí practicaba Lenin 
pasaba por alto cosas tan obvias «como que 
la naturaleza de efecto del vector de un sig-
no no implica (salvo para un pensamiento 
mágico) el parecido de ese signo con la cau-
sa significada».

Desde el punto de vista del conocimien-
to del mundo, la ocupación con conceptos 
y teorías considerados en sí mismos y por sí 
mismos resulta formal y superficial. Lenin 
no había visto la novedad de estos proble-
mas, en gran parte formales, de la estructu-
ra y del funcionamiento del lenguaje cientí-
fico, sino que había interpretado el trabajo 
de los empiriocriticistas como filosofía en 
sentido tradicional, como metafísica, como 
enunciados directos sobre el mundo en ge-
neral. Por eso, el trabajo de Mach le daba 
la impresión de una superficialidad extre-
ma. Acostumbrado a la proverbial y oscura 
«profundidad» de los idealistas alemanes, 
escribía sobre Mach en Materialismo y em-
piriocriticismo: «¡Y pensar que hay gentes 
que consideran verdaderamente profunda 

36.– Detalladas anotaciones de lectura sobre esta obra de 
Lenin pueden verse entre la documentación depositada 
en la Biblioteca de la Facultad de Economía y Empresa de 
la Universidad de Barcelona (BFEEUB a partir de ahora)



103Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

años veinte y treinta, eran ellos mismos 
bolcheviques, comunistas (y en su mayo-
ría extremistas, «izquierdistas», según el 
léxico de Lenin)». La crítica de los bolche-
viques neopositivistas al pensamiento de 
Lenin tenía a su favor la incomprensión de 
los aludidos problemas por él.

Pero esa crítica presentaba una debili-
dad decisiva: «los mismos neopositivistas 
habían sido también incapaces de pensar y 
decir claramente lo que estaban haciendo». 
También ellos presentaron su trabajo erró-
neamente en términos de proposiciones 
ónticas. Considerado así́, tenía razón Lenin 
al pensar el neopositivismo como un neoi-
dealismo. En cualquier caso, de ese neoi-
dealismo, como del idealismo ochocentis-
ta, se podía aprender algo muy importante: 
«el idealismo hegeliano había consagrado 
una percepción mejor de la historia; el de 
empiriocriticistas y neopositivistas había 
facilitado una mejor comprensión de la es-
tructura y el funcionamiento de las teorías 
científicas». No era poco. Sin embargo, un 
nuevo matiz de Sacristán, cien años después 
del nacimiento de Lenin, era frecuente dar 
con casos en los que la exclusiva atención a 
la estructura teórica de la ciencia, sin mez-
cla de ambigüedades metafísicas, resultaba 
una rémora escolástica para la investigación 
real, para lo que realmente importaba, para 
la misma practica científica.

El analítico reconstructor de teorías ten-
día a considerar como tarea suya el com-
poner un edificio teórico cerrado con los 
elementos a su disposición en cada caso. 
De este modo tendía a ignorar las lagunas 
del conocimiento, a declarar «irresolubles 
o absurdos los problemas no resueltos». 
Lenin había visto muy bien que el trabajo 
filosófico empiriocriticista podía a veces 
cerrar el camino a la investigación efec-
tiva. Sin embargo, su incomprensión del 
nuevo estilo filosófico le hacía pagar ese 
acierto con una manifiesta ceguera para las 
aportaciones de la escuela que introducían 

léxico, como hacía el revolucionario ruso 
tratándolas de nimiedades insustantivas, 
podía mover a valorar como «natural» y 
«humano» un léxico que en realidad era la 
anterior y acuñada terminología filosófica. 
Por lo demás, el desprecio de las diferencias 
de argumentación podía en algunos casos 
«impedir la percepción de cosas importan-
tes para el avance del conocimiento y, por 
lo tanto, indirectamente, para las luchas de 
clase», que era el objetivo central de Lenin. 

En el segundo apartado, Sacristán centra 
su interés en el empiriocriticismo, una de 
las doctrinas que podían detectarse entre 
las raíces del neopositivismo del siglo XX 
y que tal vez fuera el producto de la cultura 
académica que más sufriera «las expediti-
vas soluciones de Lenin al juzgar las dife-
rencias filosóficas». El autor del ¿Qué hacer? 
no había visto la novedad de los problemas 
tratados por esta corriente filosófico-epis-
temológica que tenía ya su antecedente en 
Kant. Sus asuntos no se referían directa-
mente al mundo material y social sino a las 
características de los instrumentos que nos 
son útiles para su conocimiento, las teorías 
y conceptos científicos concretamente. Le-
nin había considerado el trabajo teórico de 
los empiriocriticistas como filosofía tradi-
cional, como filosofemas directos sobre el 
mundo en general. A Lenin, como había 
indicado en la conferencia de la UAB, se le 
había escapado que precisamente la fecun-
didad del trabajo de Mach o Duhem residía 
en la invención de ese supuesto superficial 
análisis de los conceptos que permitía co-
nocer «los modos como estos se organizan 
en hipótesis, teorías, técnicas de contrasta-
ción, etc.». La derivada política de la cues-
tión había sido central: «Ha dado particular 
importancia a esta cuestión el hecho de que 
los empiriocriticistas o neopositivistas con 
los que Lenin se enfrentó́ en 1908-1909, así́ 
como los que luego reanudaron la pugna 
con sus escritos, ya muerto Lenin, en los 



104 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

dían explicarse únicamente por polémicas 
político-ideológicas. El siguiente: para Le-
nin la filosofía era el terreno de las con-
cepciones del mundo [43], el terreno de las 
actitudes, de las posiciones generales, las 
cuales no eran objeto de demostración sino 
de indicación «de los frentes de lucha». Es 
por ello por lo que consideraba vacía la fi-
losofía, la ociosa filosofía de los profesores, 
cuando no directamente activa defensa de 
los intereses de los dominadores.

Saber qué era la filosofía para el autor de 
El estado y la revolución era la temática del 
siguiente apartado del artículo.

6. Qué es la filosofía para Lenin

Para Lenin, en su acepción más frecuen-
te, la filosofía era ideología, «sobreestruc-
tura doctrinal de la práctica de las clases 
sociales». El marxismo tenía, no era, un ele-
mento filosófico de concepción del mundo, 
y este elemento filosófico, al que el marxis-
mo no se reducía, era el materialismo como 
filosofía [44].

La tesis leninista era limitada, estricta-
mente limitada: trataba de situar el mar-
xismo de modo general «en el campo del 
reflejo ideológico de las grandes líneas de 
las luchas de clases». Pero en Materialismo y 
empiriocriticismo [45] se añadía también una 
nueva perspectiva: la filosofía de Marx no 
era solo el materialismo filosófico sino ma-
terialismo filosófico acabado en el sentido 
de consumado o perfecto. Aclarar qué era 

43.– «Qué es una concepción del mundo», en «La tarea de 
Engels en el Anti-Dühring», M. Sacristán, Sobre dialéctica, 
Vilassar de Dalt. Montesinos, 2009, pp.76-79.

44.– Para la concepción de la filosofía en Sacristán, «Sobre 
el lugar de la filosofía en los estudios superiores», Papeles 
de filosofía, op. cit., p.356-380 y S. López Arnal, «Se des-
pertó y el buen filosofar seguía allí», en https://kalewche.
com/cr2/ (consulta: noviembre de 2023)

45.– Detalladas anotaciones de lectura del autor sobre 
esta obra de Lenin entre la documentación depositada en 
BFEEUB.

elementos marxistas en el análisis del len-
guaje científico. Lenin mismo había tenido 
consciencia parcial de las limitaciones que 
le imponía su modo de trabajar en filosofía. 
Era el tema desarrollado en el tercer apar-
tado del artículo.

Para Sacristán, la autocrítica leninista 
se había anticipado de hecho a sus críticos. 
Cuando Lenin profundizó en su conoci-
miento de Hegel en los Cuadernos filosófi-
cos, volumen que Sacristán anotó y comen-
tó con detalle [41], se formuló́ la crítica que 
veinte años más tarde apuntarían Panne-
koek y Korsch [42]: el haber criticado al em-
piriocriticismo más desde un punto de vis-
ta del antiguo materialismo decimonónico 
que desde el punto de vista de la dialéctica 
materialista sugerida por Marx y Engels. 
Ya en 1908, con Materialismo y Empiriocri-
ticismo, Lenin sabía que estaba realizando 
un trabajo básico elemental, «una divulga-
ción combativa que consideraba necesaria 
en una época de ofensiva de las ideologías 
irracionalistas, «fideistas», al servicio de las 
clases dominantes».

Aún más, el mismo «grosero» autor que 
identificaba a Mach con Berkeley, criticaba 
a Shuliátikov por su falta de percepción de 
las diferencias filosóficas. Qué sentido te-
nía entonces, se preguntaba Sacristán, ese 
filosofar expeditivo de Lenin cuyas sim-
plificaciones, sin duda excesivas, no po-

41.– Pueden verse sus anotaciones de lectura entre la do-
cumentación depositada en la BFEEUB.

42.– En una nota al pie de página de «El filosofar de Lenin» 
(Sobre Marx y marxismo, op.cit.141), Sacristán recordaba: 
«Cuando se habla del izquierdismo comunista de los años 
20 se suele pensar en el pensamiento de raíz especulativa 
hegeliana característicamente representado por el joven 
Lukács de Historia y consciencia de clase (1923). Pero la 
identificación de las tendencias positivistas o criticistas 
con la derecha y de las hegelianizantes con la izquierda 
en el seno del movimiento comunista es un prejuicio». 
En el extremismo de aquellos años había predomino de 
positivistas más o menos estrictos, como Korsch o Panne-
koek, pero también de mecanicistas de lo más elemental. 
Amadeo Bordiga era un ejemplo de estos últimos.

https://kalewche.com/cr2/
https://kalewche.com/cr2/


105Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

este punto, de modos muy diferentes, una 
desconsideración del pensamiento abstrac-
to, el hegemónico en las ciencias particu-
lares, que no podía ser compartido por un 
pensador materialista como Lenin, quien 
siempre tuvo presente, incluso cuando 
más había estudiado a Hegel, que el cono-
cimiento era un proceso histórico precisa-
mente porque «el hombre no puede captar-
reflejar-reproducir la naturaleza por entero 
en cuanto todo, en su ‘totalidad inmedia-
ta’ (o sea, en cuanto concreción); lo único 
que puede hacer es acercarse eternamente 
a ella, produciendo abstracciones, concep-
tos, leyes, un cuadro científico del universo, 
etc».

El principio leninista de la concreción 
no se podía realizar por medio de una fa-
cultad inexistente, la «intuición» (Sche-
lling), ni haciendo implícitamente del ser 
humano, como quería Hegel, un potencial 
ser omnisciente, «un dios vergonzante». El 
conocimiento de lo concreto se debía ob-
tener mediante la interacción dialéctica de 
las varias noticias abstractas, generales, un 
nudo central de su propia concepción de la 
dialéctica [47].

7. El principio de la práctica

Esta perspectiva dialectica exigía añadir 
a estos dos principios, los de abstracción 
y concreción, un tercer elemento más, el 
principio de la práctica. Lenin decía inspi-
rarse en intervenciones de Marx y Engels, 
pero el estudio de sus apuntes y observa-
ciones permitía ver, en opinión de Sacris-
tán, que esta era precisamente su principal 
aportación filosófica al marxismo, dejando 
aparte «la trascendencia doctrinal de sus 
hechos revolucionarios». Y era precisa-
mente esta aportación suya la que podía 

47.– La transcripción de su conferencia de 1973, «De 
la dialéctica», en M. Sacristán, Sobre dialéctica, op. cit., 
pp.101-130.

ese «materialismo acabado» era la preten-
sión de los últimos compases del artículo.

Materialismo acabado era materialismo 
que se desarrollaba hasta la comprensión 
de la historia, complemento de la teoría 
general materialista del conocimiento con 
el materialismo histórico. El aspecto ya 
había sido recordado anteriormente, pero, 
para Sacristán, la unión, la suma tenía una 
importante consecuencia no siempre con-
siderada: el conocimiento histórico es co-
nocimiento de concreciones, de particula-
res formaciones singulares, de «universales 
concretos» o de «totalidades concretas» por 
usar expresiones clásicas. Era el principio 
de concreción del materialismo consuma-
do. El conocimiento de lo concreto, esto es, 
de lo particular y singular, era decisivo para 
un revolucionario: su acción «ha de ser co-
herente con el desarrollo histórico general 
pero no se puede realizar sino en la singu-
laridad de una situación concreta». Desde 
que Lenin se convenció́ de la pasión cono-
cedora de lo concreto, generalizó el princi-
pio y obtuvo inferencias metodológicas no 
sólo en contextos filosóficos.

Los filósofos idealistas alemanes [46], se-
ñalaba Sacristán, habían sentido vivamente 
también la necesidad del conocimiento de 
lo concreto. Schelling, por ejemplo, había 
intentado servir a la necesidad de conocer 
profundamente lo concreto y singular ape-
lando de forma novedosa a una idea anti-
gua, la idea de una «intuición intelectual», 
de una facultad de conocer inmediatamen-
te la esencia de las cosas o su totalidad 
concreta. Sin necesidad de reflexión. Pero 
esa facultad de intuición intelectual, de co-
nocimiento esencial inmediato, no existía 
realmente en opinión de Sacristán.

Por otra parte, Schelling y Hegel eviden-
ciaban en sus respectivas doctrinas sobre 

46.– «Al pie del Sinaí romántico» en, Papeles de filosofía, 
op. cit., pp.338-350.



106 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

tica misma, y no sólo política sino social 
en sentido amplio. De hecho, así concluía 
Sacristán su reflexión, «el filosofar marxis-
ta se consuma conscientemente en la lucha 
de clases».

La concepción de la práctica de Sacristán 
bebió́ de la fuente leninista o, mejor aca-
so, su interpretación del filosofar de Lenin, 
alejado de cualquier signo estalinista, es-
tuvo enriquecido por sus consideraciones 
sobre la especificidad de la aspiración dia-
léctica, del conocimiento de las totalidades 
concretas, singulares.

Apenas un año después, en 1971, en un 
obituario dedicado a Lukács [49], Sacristán 
resumía los tres caminos de recuperación 
del Marx revolucionario y situaba en esa 
triada la interpretación leninista [50]. «De 
esas nociones de Marx en que resuena el 
lenguaje de Hegel —e interpretándolas en 
un sentido bastante idealista— va a partir 
Lukács para recuperar su Marx revolucio-
nario frente al Marx empírico y mero teori-
zador de los autores de la II Internacional». 
Habían sido tres los caminos de recupera-
ción del Marx revolucionario en la crisis 
de la socialdemocracia: 1º. El equilibrado 
camino abierto por Lenin, que consistía en 
subrayar el factor subjetivo de la concep-
ción marxista, «pero sin dejarlo desbordar-
se en un idealismo». 2º. El camino caracte-
rizado por este desbordamiento idealista, 
«la contraposición de un Marx idealista al 
marxismo limitadamente materialista y 
cientificista de la socialdemocracia, igno-

49.– M. Sacristán, «Nota necrológica sobre Lukács», Sobre 
Marx y marxismo, op. cit, pp.229-231. Sacristán cerraba con 
estas palabras: «Este Aristóteles marxista, que ha sido 
también él un polihístor, ha tendido no simplemente a 
un blanco cualquiera, sino al de adecuarse al sentido en 
que él veía discurrir las cosas a escala histórico-universal, 
por usar un adjetivo que le era querido. Este es probable-
mente el secreto de su serenidad inverosímil, de la alegre 
fuerza nestoriana del último Lukács».

50.– «Sobre el marxismo ortodoxo» en, Sobre Marx y mar-
xismo, op. cit.,235.

explicar su actitud despectiva a la filosofía 
académica: la práctica no era sólo aplica-
ción y verificación del conocimiento sino 
su consumación. Materialismo consumado 
era, pues, materialismo más los principios 
de concreción y el de la práctica, y cono-
cimiento consumado era conocimiento re-
suelto según estos dos principios.

En el pensamiento marxista, tal como lo 
había desarrollado Lenin partiendo de Marx 
y Engels, la practica tenía la función que el 
irracionalismo [48], no sólo el de los idealistas 
alemanes, confiaba a la intuición: superar 
la unilateralidad del conocimiento abstrac-
to, del conocimiento por leyes científicas y 
otras proposiciones universales. Lenin ha-
bía redefinido esa función. La práctica no 
pretenderá́, tampoco como consumación 
del conocimiento, una seguridad «fideísta» 
como la intuición del filosofar irracionalis-
ta. El «criterio de la práctica», por su mis-
ma naturaleza, escribía Lenin ya en 1908, 
no podía nunca confirmar ni refutar «com-
pletamente ninguna representación huma-
na (...) Ese criterio es lo suficientemente 
indeterminado para (impedir) que los co-
nocimientos humanos se transformen en 
‘absoluto’ pero, al mismo tiempo, es lo su-
ficientemente determinado para dirigir una 
lucha implacable contra todas las varieda-
des del idealismo y del agnosticismo».

De este modo, enriquecido por su dilata-
do giro dialectico a través de los principios 
de la concreción y de la práctica, el pensa-
miento leninista volvía «a una de sus pri-
meras y elementales convicciones: filoso-
far es intervenir con una peculiar intención 
intelectual en la lucha de clases». ¿Dónde 
residía la peculiaridad de esa intención? 
En que articulaba la acción según concep-
ciones generales por un lado y, por otro, 
consumaba esas concepciones en la prác-

48.– Sobre el irracionalismo contemporáneo, la Introduc-
ción de su tesis doctoral de 1959, Las ideas gnoseológicas 
de Heidegger, op. cit., pp.23-27.



107Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

8. Una primera lección leninista del 
marxismo

Hay más referencias a Lenin en escritos y 
conferencias de Sacristán de esos años. Por 
ejemplo, en «Observaciones al proyecto de 
Introducción» [51] hablaba de los problemas 
nuevos, post-leninianos, planteados por 
la supervivencia y el crecimiento del im-
perialismo, como eran «las nuevas formas 
de colonialismo, la utilización del milita-
rismo o armamentismo como un elemento 
motor importante del sistema económico, 
la utilización privilegiada de los efectos 
multiplicadores de otras industrias amena-
zadoras para la supervivencia de la especie 
(automóvil, fabricación masiva de mate-

51.– Texto no publicado, entre la documentación deposi-
tada en BFEEUB. Francisco Fernández Buey, «Su aventura 
no fue de ínsulas, sino de encrucijadas», en Sobre Manuel 
Sacristán, Vilassar de Dalt, El Viejo Topo, 2001, pp.37-70.

rante de la dialéctica»: el camino del joven 
Lukács, del joven Gramsci, del joven To-
gliatti y de tantos otros jóvenes intelectua-
les comunistas de los años 20 del siglo pa-
sado. 3º. Por último, el camino minoritario 
de los comunistas positivistas, Bogdánov, 
Pannekoek, Korsch, «los cuales recusan la 
dogmática socialdemocrática añadiendo la 
teoría machiana del conocimiento a la vo-
luntad revolucionaria marxista».

Era notable, apuntaba agudamente Sa-
cristán, que igual los positivistas que los 
idealistas dieran muchas veces en el extre-
mismo político. «Lenin, movido a la vez por 
eso y por el idealismo manifiesto de la obra 
maestra juvenil de Lukács, la criticó dura-
mente en su ataque al izquierdismo. Y Zinó-
viev, ya entonces obsesionado por el deseo 
de ser reconocido como el discípulo de Le-
nin, aun recargó la medida de esa crítica».

Manuel Sacristán durante una conferencia a finales de la década de 1970 (Fuente: El Viejo Topo).



108 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

proletariado)».

En la concepción de Lenin, el marxismo 
aparecía como una doctrina general:

«2.2. Pero dentro de ese amplio marco doc-
trinal Lenin subraya la doctrina económica, 
«contenido principal del marxismo», según 
dice en su artículo «Carlos Marx».
2.3. La consiguiente tendencia —entender 
el marxismo sobre todo como teoría pura 
es la tradición de los grandes maestros de 
la II Internacional—, y también de algunas 
corrientes contemporáneas nuestras.
2.3.1. Esa tendencia se explica por la orga-
nicidad muy robusta del marxismo».

En el tercer apartado, Sacristán señala 
que incluso en sus aspectos más teóricos el 
marxismo presenta una peculiaridad que lo 
diferencia de lo que se suele llamar teoría: 
su riqueza de temas, su complicación, que 
se había expresado de varios modos:

«3.1.1. «Mezcla» de ciencias.
3.1.2. Visión del cambio histórico como no-
vedad cualitativa y tema central.
3.1.3. La visión global unitaria 
(Schumpeter) [53].
3.2. Esa novedad tiene su clave en una prac-
ticidad peculiar.
3.2.1. Es verdad que toda teoría tiende a 
prácticas.
3.2.2. Pero no toda teoría tiende a una prác-
tica transformadora de la base y el marco 
general de la realidad dada. Las prácticas de 
las teorías científicas en sentido corriente 
son indiferentes al marco global y, por lo 
tanto, lo «aceptan» implícitamente. Las 
teorías tecnológicas tienden a prácticas en 
las que esa aceptación es explícita».

53.– Sacristán tradujo su monumental Historia del análisis 
económico, Barcelona, Ariel, 1971 (1.377 páginas en la edi-
ción española), un clásico de referencia en el campo de la 
historia del pensamiento económico.

riales no reminarizables por la naturaleza, 
etc)». La definición de los objetivos últimos 
del Partido Comunista que debían incluir 
la solución de estos problemas nuevos, de 
aparición posterior a la muerte de Lenin, no 
conocidos tampoco en tiempos de Stalin y 
apenas rozados en algunos escritos de Mao 
Tse-tung, no era una tarea fácil

También hay referencias a Lenin en una 
conferencia sobre la dialéctica impartida 
en la UAB en 1973 y son numerosos sus co-
mentarios a obras del revolucionario ruso 
en tres conferencias que impartió sobre la 
Revolución de Octubre los días 8, 12 y 15 de 
noviembre de 1974.

A modo de ilustración, centramos nues-
tro interés en una intervención de junio de 
1972. Fue entonces cuando Sacristán im-
partió una conferencia, de la que solo nos 
queda su esquema desarrollado, en un se-
minario político clandestino del PSUC con 
el título: «Una primera lección leninista de 
marxismo o una primera lección de marxis-
mo leninista» [52].

El primer apartado se abría con estas pa-
labras: «Se suele decir, siguiendo a Engels 
y a Lenin, que el marxismo es el ‘heredero 
natural’ de tres corrientes de pensamiento 
consideradas por ambos como «lo más va-
lioso» conseguido por la civilización de la 
Edad Moderna». Las tres «fuentes y partes 
integrantes del marxismo» eran:

«1.1.1. La filosofía clásica alemana (dia-
léctica), visión del cambio histórico como 
«evolución» (Lenin).
1.1.2. La economía política inglesa (funcio-
namiento económico de la vida moderna, 
en el que se encuentra la explicación de las 
alienaciones de ésta y de la constitución del 
proletariado).
1.1.3. El socialismo francés (primera cons-
ciencia de la perspectiva histórica de dicho 

52.– Entre la documentación depositada en BFEEUB.



109Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

En el quinto apartado de la conferen-
cia, Sacristán señalaba, en línea con otras 
aproximaciones, que el marxismo era un 
conjunto de conocimientos y métodos 
puestos al servicio de una previa inten-
ción comunista y cuya búsqueda había sido 
orientada por esa intención. «Es la forma 
más depurada de la consciencia de la lucha 
de la clase revolucionaria bajo el capitalis-
mo. Mucho más, pues, que teoría en sentido 
estricto, aunque también esto. O, si no se 
quiere valorar, algo muy diferente de una 
tal teoría, aunque la incluya (las incluya)».

Lenin había propuesto en «Carlos Marx», 
observaba Sacristán en el sexto apartado, 
una sistematización de esos métodos y co-
nocimientos que constituían el marxismo 
inicial, el marxismo de Marx:

«6.1.1. La doctrina (general) de Marx (su 
«visión»).
6.1.1.1. El materialismo filosófico.
6.1.1.2. La dialéctica.
6.1.1.3. La concepción materialista de la 
historia.
6.1.1.4. La tesis de la lucha de clases.
6.1.2. La doctrina económica de Marx.
6.1.2.1. Concreción histórico-social del 
análisis.
6.1.2.2. La tesis sobre el valor.
6.1.2.3. La tesis sobre la plusvalía.
6.1.3. El socialismo.
6.1.4. La táctica de la lucha de clases del 
proletariado.
6.1.4.1. Lo cual rebasa inequívocamente el 
ámbito teórico.
6.1.4.2. Con el concepto correcto de revo-
lución, que se pierde en el activismo opor-
tunista».

Ese esquema de Lenin bastante deta-
llado comentaba Sacristán en el séptimo 
apartado, se podía sintetizar como lo había 
hecho el propio Lenin en «Marxismo y revi-
sionismo»: 

El marxismo, observaba Sacristán, 
también el leninismo como parte de la 
tradición, se caracterizaba porque su prác-
tica tenía ese objetivo transformador de la 
base y del marco general, insólito en las 
teorías científicas

 
«3.2.3. Las «tres fuentes y partes integran-
tes del marxismo» no dan por sí mismas esa 
globalidad práctica, esa práctica revolucio-
naria: otros las han cultivado antes.
3.2.4. En el caso del marxismo se suma a 
la «teoría» la intención práctica socialista. 
Eso provoca una problemática típica del 
marxismo, la de la relación entre el análisis 
y los objetivos prácticos, entre la teoría y la 
voluntad».

En el punto 3.2.4.1. Sacristán recordaba 
la presencia de ese tema (teoría y voluntad) 
en un curioso, pero «muy correcto texto in-
genuo de Lenin» dedicado al editor de los 
volúmenes II y III de El capital (Federico En-
gels, 1895, vol. I (de 3), 13 ss).

En el cuarto punto, Sacristán remarcaba 
que Marx había sido un revolucionario (de-
mócrata) antes de ser «marxista». El mar-
xismo de Marx había sido fruto de la bús-
queda de un hombre que fue previamente 
partidario de la revolución social. Esa no 
solía ser la génesis de las teorías científicas.

«4.2. El paso de Marx del democraticismo al 
comunismo se ha producido.
4.2.1. Por una interpretación filosófica de 
los males de la sociedad burguesa.
4.2.2. Por el descubrimiento del agente po-
tencial del futuro cambio histórico cualita-
tivo (Descubrimiento económico y sociológi-
co).
4.2.3. O sea, por unos conocimientos de 
tipo científico en sentido general.
4.2.3.1. A diferencia del socialismo utópico 
anterior».



110 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

Sacristán abría su intervención señalan-
do que en el tiempo que podían dedicar al 
tema cada uno de los conferenciantes era 
imposible intentar una caracterización 
completa de un hecho histórico tan com-
plicado como había sido el estalinismo 
porque, aunque a menudo se oía hablar del 
estalinismo «como si fuera un hecho fácil 
de delimitar, fácil de definir, del que se pu-
dieran dar con exactitud o con aproxima-
ción fechas, de todos modos a mí me parece 
que toda persona interesada de verdad en 
el tema sabe, a poco que se haya ocupado 
de él, que las cosas no son así». Ni era fácil 
una delimitación del concepto de qué fue o 
qué era el estalinismo ni tampoco era fácil 
dar fechas precisas.

El primer día del ciclo de conferencias 
organizado ya había salido el tema a co-
lación. Un compañero había intervenido 
para recordar hechos despóticos, hechos 
digamos «estalinistas», de los que se suelen 
calificar de estalinistas, bajo el gobierno di-
recto de Lenin». Se podían recordar otros. 
Los problemas con el movimiento de Majnó 
los había recordado Josep Solé Barberà [57] y 
otras personas habían recordado Kronstadt 
y también, en cierto sentido, el X Congreso 
del partido bolchevique, la prohibición de 
la organización de fracciones y tendencias.

Valía la pena decir que los ejemplos que 
habían salido en la sesión anterior, y que él 
mismo había repetido, habían ocurrido en 
un lapso de meses bastante corto, a lo lar-
go de 1920 hasta la primavera de 1921. Por 
lo demás, no era difícil buscar también más 
lejos. «Se puede encontrar en la genera-
ción anterior de clásicos del marxismo, con 
la célebre frase de Engels según la cual no 
hay nada más autoritario que una revolu-
ción. Y lo que es más serio: uno encuentra 

mocrática, Vilassar de Dalt, El Viejo Topo, 2009.

57.– Andreu Mayayo, La veu del PSUC. Josep Solé Barberà, 
advocat, Barcelona, L’Avenç, 2007.

«7.1.1. Autonomía filosófica del movimien-
to socialista.
7.1.2. Tesis de las crisis y del valor (econo-
mía política).
7.1.3. Tesis de la lucha de clases (política).
7.2. Se observará que eso coincide con los 
temas por los que Marx pasó del democra-
ticismo al socialismo o comunismo. Por eso 
podemos cifrar del modo más breve el mar-
xismo en:
7.2.1. Análisis de la base capitalista, y no 
sólo de la sobreestructura.
7.2.2. Utilización de ese análisis.
7.2.2.1. Para entender el pasado: opresión y 
explotación, lucha de clases.
7.2.2.2. Y para fundamentar la marcha hacia 
un futuro en que las clases sean abolidas».

Ese futuro de clases abolidas siguió sien-
do para Sacristán la finalidad central del 
movimiento socialista transformador.

9. Leninismo y estalinismo

Tiempo después, tras la muerte del 
general golpista y su retorno a la Facultad 
de Económicas de la UB el curso 1976-
1977 [54], Sacristán, junto con Manuel Váz-
quez Montalbán, participó el 23 de febrero 
de 1978 en una mesa redonda sobre el es-
talinismo [55] celebrada en el salón de actos 
del convento de los padres Capuchinos de 
Sarrià, el mismo lugar en el que en 1966, 
con su participación, se había constituido 
el Sindicato Democrático de Estudiantes de 
Barcelona [56].

54.– Capítulo II de Filosofía y Metodología de las Ciencias 
Sociales, op. cit.

55.– M. Sacristán, Seis conferencias, Vilassar de Dalt, El 
Viejo Topo, 2005, pp.27-54, prólogo de F. Fernández Buey, 
epílogo de Manolo Monereo y edición de S. López Arnal.

56.– S. López Arnal (editor), Universidad y democracia. La 
lucha estudiantil contra el franquismo, Vilassar de Dalt, El 
Viejo Topo, 2016 (para el «Manifiesto por una Universidad 
democrática» redactado por Sacristán, pp.157-174. Igual-
mente, Francisco Fernández Buey, Por una universidad de-



111Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

concentración de poder que salía de esa 
fusión, cuando la economía ya estaba fun-
cionando, era muy superior a lo que había 
conocido Lenin en su vida. En la época le-
ninista, en sentido estricto, nunca se había 
concentrado en manos del poder central 
una cantidad de fuerza semejante.

Ese era, pues, el primer rasgo diferencia-
dor, de los muy visibles, de los que se apre-
ciaban a primera vista: la diferente concen-
tración de poder.

El segundo rasgo que Sacristán subra-
yó fue que el terror en la época de Stalin 
se diferenciaba en que tenía como princi-
pal orientación ser un terror contra la vieja 
guardia bolchevique, contra el mismo par-
tido. No se quería decir, por supuesto que 
no, que hubiera que olvidarse de los millo-
nes de ciudadanos soviéticos que sufrieron 
ese terror y que habían muerto en los cam-
pos de trabajo de la época estaliniana. No 
era eso. Lo que Sacristán sí quería subrayar 
era que «lo radicalmente nuevo del período 
estaliniano es que se puede apreciar 
claramente que todo ese terror tiene como 
punta más definida la liquidación de la vieja 
guardia bolchevique».

Gente, mucha gente de aquella época lo 
vio muy bien. Militantes que salían asusta-
dos de alguno de los partidos comunistas 
habían dejado recuerdos e imágenes muy 
impresionantes «acerca de los nuevos fun-
cionarios, de una temible joven guardia con 
correajes de cuero nuevo... cuya principal 
tarea en el seno del partido comunista ruso 
había sido el asesinato de los viejos bolche-
viques, de los viejos bolcheviques o de la 
vieja dirección soviética, incluido Trotsky 
naturalmente, y muy destacadamente».

Ese era el segundo rasgo diferenciador: 
la represión, hasta llegar al terror, se había 
ejercido contra el mismo partido y, señala-
damente, contra los viejos bolcheviques.

La tercera característica era el apoyo del 
estalinismo en el nacionalismo ruso. Al mis-

los hechos que hay debajo de esta frase de 
Engels». No sólo era una frase, estaba bien 
documentada históricamente por todas las 
revoluciones conocidas.

Era verdad que ante todo el complejo de 
hechos que caían bajo el gobierno directo 
de Lenin y del viejo equipo bolchevique y 
que reproducían esa especie de síntesis 
histórica que podía ser la frase de Engels, 
«se podía argumentar que de haber seguido 
Lenin y los viejos bolcheviques en el poder 
soviético todo aquello habrían sido sólo fe-
nómenos de la época revolucionaria». No 
se habrían eternizado, como se eternizaron 
hasta mucho tiempo después bajo el go-
bierno de Stalin.

Pero de todos modos el recuerdo que ya 
se había hecho de todos estos hechos de 
tipo despótico, crueles en algunos casos, 
antes de lo que con cierto sentido común 
se podía llamar «estalinismo», debería por 
lo menos enseñar a no dibujar un cuadro 
ingenuo, contraponiendo por un lado una 
cosa perversa que sería el estalinismo y, 
por otro, una muy pura e inocente que se-
ría el leninismo histórico. A lo que se tenía 
que añadir inmediatamente «que no faltan 
diferencias muy visibles entre el leninis-
mo y el estalinismo históricos». Sacristán 
concentró las diferencias más visibles en 
los siguientes puntos:

Por una parte, la cantidad de poder acu-
mulado en el sistema estalinista. Cuando se 
consideraba que el sistema estalinista esta-
ba ya cuajado, al final de los treinta, poco 
antes de que estallase la II Guerra Mundial, 
«el sistema estaliniano, visto socialmente, 
es como una economía muy estatalizada, 
que al mismo tiempo está fundida indiso-
lublemente con un aparato de Estado muy 
centralizado a su vez».

Para acabarlo de arreglar, ese aparato de 
Estado muy centralizado estaba, además, 
prácticamente fundido con las instancias 
dirigentes del partido político único. La 



112 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

da por la Guerra Civil y por la intervención 
extranjera». Un régimen político que nacía 
en esas condiciones tenía inevitablemente 
un predominio del aspecto militar del go-
bierno. Y ese aspecto militar por otra parte, 
siempre había sido predominante en cual-
quier revolución.

Lo apuntado, como había indicado, ha-
bía hecho que ya desde el primer momento 
hubiera habido una concentración de poder 
casi desconocida hasta entonces en las so-
ciedades del Imperio ruso. Pero incluso la 
tendencia a la deformación ideológica, lo 
que había llamado cinismo ideológico, «ya 
tenía sino precedentes en Lenin; creo que 
precedentes no, sí raíces en la situación de 
Lenin». ¿Por qué? Porque lo que los bolche-
viques rusos, y luego todos los comunistas 
en la III Internacional, habían vivido como 
revolución socialista «no era en absoluto lo 
que hasta poco antes habían imaginado y 
pensado como revolución socialista».

Era verdad que, en Marx mismo, en algu-
nos escritos de la última época de su vida, 
había apuntado otra posibilidad de enten-
der la revolución socialista [58], pero curio-
samente esos textos no se habían conocido 
hasta ya entrados los años veinte del siglo 
XX. Los bolcheviques de la época de la re-
volución no habían conocido los escritos de 
Marx que contemplaban otra posibilidad de 
paso al socialismo. «Han vivido en la inco-
modidad de estar llamando revolución so-
cialista a algo que en su formación intelec-
tual y en su juego de conceptos no era una 
revolución socialista».

Lo señalado lo habían expresado bas-
tantes estudiosos, y lo habían mantenido 
ya muchos dirigentes y militantes en aque-
llos años. Lo habían sostenido no sólo los 
miembros de una sola tendencia sino ac-

58.– «El Marx tardío», en M. Sacristán, Escritos sobre El ca-
pital y textos afines, Vilassar de Dalt, El Viejo Topo, 2004, 
pp.332-359 (prólogo de Alfons Barceló, epílogo de Óscar 
Carpintero y edición de S. López Arnal).

mo tiempo que en medio de una prolongada 
campaña de desprestigio morían asesinados 
bajo el estalinismo los miembros de la vie-
ja guardia bolchevique, «el régimen busca y 
obtiene un apoyo en un elemento hasta en-
tonces inverosímil en un partido marxista; 
a saber, en el patriotismo, en el nacionalis-
mo de las masas no comunistas».

Lo señalado estaba relacionado con un 
último rasgo, muy diferente de cualesquie-
ra que hubieran podido ser las violencias 
de la época del poder soviético en vida de 
Lenin, un rasgo que se desprendía en parte 
de los anteriores: el cinismo ideológico, «la 
completa despreocupación del equipo di-
rector estaliniano respecto de las cosas que 
dice». Para Stalin, la ideología y la teoría 
era una pura cobertura de cada momento 
de las necesidades prácticas «con un des-
precio por la teoría que el equipo leninista 
jamás había sentido». Si en algo había pe-
cado el equipo leninista era de todo lo con-
trario, de una costumbre, muy de intelec-
tuales, «de estarse siempre fijando en todos 
los detalles de la teoría».

Se tenía que reconocer de todos modos, 
insistía Sacristán, que esos rasgos, propia-
mente estalinianos, tenían raíces y pre-
cedentes en el período anterior. «No sólo 
precedentes zaristas, no sólo precedentes 
orientales como decía Lenin». El mismo 
Lenin había notado antes de morir, en su 
propio período de gobierno, «hasta qué 
punto se parecían algunas conductas de los 
nuevos funcionarios a las conductas de los 
viejos funcionarios, de los funcionarios za-
ristas, hasta qué punto eran los mismos en 
gran parte y hasta qué punto se les parecían 
los que no eran los mismos».

Aunque antes había dado como rasgo 
diferencial del estalinismo la enorme con-
centración de poder por comparación a lo 
que había ocurrido en la época leninista, no 
se podía olvidar «que la gran concentración 
de poder venía ya un poco predetermina-



113Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

1era anómala o que se entendía mal. Eran 
las tesis de la extrema izquierda de la Inter-
nacional Comunista, lo que se llamó tiem-
po después la izquierda consejista. «Pero 
no sólo la izquierda consejista. Pannekoek, 
Korsch, autores así, de extrema izquierda, 
a los que Lenin consideraba izquierdistas». 
Lo que estos autores pensaban era que Le-
nin y los bolcheviques rusos habían hecho 
una revolución burguesa y que lo que tenían 
que haber hecho era reconocerla como tal, 
como revolución burguesa. Por tanto, «or-
ganizar el poder y todo desde ese punto de 
vista, aunque con una posibilidad de cam-
bio social pero muy a la larga, dimanante de 
la naturaleza revolucionaria del poder polí-
tico que seguramente acarreará problemas 
muy nuevos».

La diferencia entre la teoría previa y lo 
que había ocurrido, lo que se creía que ha-
bía sido una revolución socialista en Rusia 
y la teorización posterior, daría pie poste-

tivistas y militantes de muchas corrientes. 
Estaba, por una parte, la tendencia social-
demócrata. «Kautsky y los socialdemócra-
tas alemanes, que al no ver que se den en 
Rusia las condiciones que ellos conocían 
del Marx clásico, del Marx de El capital, 
consideran que esa revolución no se tenía 
que haber hecho». Estaban luego los co-
munistas más de izquierda, señaladamente 
Gramsci, que pensó, como había escrito en 
un artículo célebre [59], que la revolución bol-
chevique había sido una revolución contra 
El capital. Pero pensaron que eso no impor-
taba. No había que olvidar que «ellos tienen 
una formación mucho más idealista que la 
de Marx, con un esfuerzo de voluntad y de 
cultura eso se puede arreglar».

Había existido también una tercera ten-
dencia que pensaba que la Revolución rusa 

59.– Anotado por Sacristán. Entre su documentación de-
positada en BFEEUB.

Francisco Fernández Buey y Manuel Sacristán (Fuente: El Viejo Topo).



114 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

tos del desarrollo que Lenin podía pensar 
ajustar».

En cualquier caso, lo que no había habido 
en la fase final de Lenin había sido la glori-
ficación del estado de cosas, como si ese es-
tado de cosas fuera lo que se había buscado. 
Más bien hubo una larga situación de crisis, 
por insuficiente que fuera. Sacristán no iba 
a entrar en detalle sobre si la autocrítica fi-
nal de Lenin era suficiente o no lo era. En 
cualquier caso, la gran diferencia, desde su 
punto de vista, era «que, en vez de tener esa 
consciencia final problemática, autocrítica 
de Lenin, el estalinismo consiste en cano-
nizar como teoría justa lo que no es más que 
el estado de necesidad, el estado de nece-
sidad del hambre, de la escasez, de la ne-
cesidad de represión, etc». Por ejemplo: el 
intento de presentar la dramática situación 
del antiguo Imperio ruso como si fuera la 
realización del socialismo. «Luego incluso, 
como veremos, del comunismo. El aparato 
de propaganda estalinista va forzando los 
viejos conceptos, las viejas ideas, hasta ex-
tremos a veces grotescos».

Otras veces eran hipótesis más o menos 
discutibles, seguramente con un elemento 
de realidad. «Por ejemplo, la célebre y cen-
tral tesis estaliniana —nunca he creído que 
fuera del todo falsa— según la cual a medida 
que avanza la construcción del socialismo 
se agudiza la lucha de clases». Tampoco es 
que él creyera esa tesis a pie juntillas, pero 
por lo menos, por lo que hacía a la lucha de 
clases a escala mundial, le parecía que tenía 
cierta justificación.

Pero en cambio, en otras ocasiones, la 
construcción teórica para justificar la prác-
tica, «en este caso era claro que justificaba 
la práctica represiva interior», llegaba a ser 
casi de chiste. «Si no hacía el chiste Stalin, 
se lo hacían sus colegas más directos. Por 
ejemplo, la idea del socialismo en un solo 
país, completamente ajena a la tradición 
marxista, luego llega a ser sustituida in-

riormente, en el estalinismo, a lo que había 
llamado «el cinismo ideológico», la falsifi-
cación abierta de la teoría y su utilización 
para justificar cualquier práctica «incluido, 
vamos a llamar a las cosas por su nombre 
tratándose del período estalinista, cual-
quier asesinato».

En este punto, aunque allí estuviera la 
raíz del vicio estalinista, había una dife-
rencia importante con Lenin. Lenin supo 
muy bien desde el primer momento que la 
revolución que había dirigido no cumplía 
el esquema tradicional del marxismo de la 
Segunda Internacional, «del marxismo pro-
cedente de una interpretación directa de El 
capital [60], y está esperando la intervención 
de un movimiento revolucionario mundial, 
o por lo menos europeo, al final, por lo me-
nos centroeuropeo». Al no producirse, hay 
un momento en el que había que registrar 
en Lenin «un tipo de ilusión que luego es 
característico del estalinismo: la ilusión 
que se puede cifrar en la célebre figura o 
frase retórica de que el comunismo serían 
los soviets más la electrificación».

Esa ilusión, conjeturaba Sacristán, no 
había debido durar demasiado tiempo. En 
los últimos tiempos de la vida de Lenin, 
con muchas dificultades de salud («en esa 
curiosa enfermedad que los psicoanalistas 
de izquierda deberían analizar un poco: 
¿por qué tuvo entre sus consecuencias esa 
enfermedad final de Lenin la imposibilidad 
de comunicarse?, ¿por qué se hundió así en 
la enfermedad? No hago más que plantear-
lo, no puede uno atreverse en tan pocos 
minutos a decir nada sobre ello»), intentó 
un replanteamiento. «Hay especialistas —
no soy un historiador y no puedo atrever-
me a tener opinión al respecto, sólo lo digo 
como información— que piensan que, efec-
tivamente, Bujárin tenía muchos elemen-

60.– Sacristán preparó para Grijalbo la edición de las OME, 
Obras de Marx y Engels. Tradujo los libros I y II de El Ca-
pital, pp.40-42 y dejó a medias la traducción del libro III.



115Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

verdad un insulto para el cerebro de los 
marxistas de la época. Pero era evidente, 
añadía Sacristán, que encajaron el insulto.

Incluso la noción de socialismo había 
quedado falseada. En la tradición socialista 
se llamaba socialismo a una determinada 
forma de vida. «A partir del estalinismo, y 
durante muchos años, muchos, yo también 
recuerdo cuando lo hacía, hemos usado ‘so-
cialismo’ para significar sólo la obtención 
de algunos instrumentos de lo que creía-
mos que era el socialismo. Por ejemplo, es-
tatalización económica». La misma palabra 
«social».

En sustancia, la gran diferencia entre to-
das las durezas que pudo tener el período 
de Lenin y lo que fue el sistema estalinista 
era este pragmatismo, ésta completa viola-
ción de las ideas, «de los conceptos, usados 
para justificar cualquier práctica, incluso la 
más macabra». Ese pragmatismo ideológico 
explicaba también «la diferencia de cruel-
dad, la diferencia que hay entre la dureza 
política de Lenin y el asesinato de toda la 
vieja guardia bolchevique».

Sacristán no quiso finalizar su interven-
ción sin tocar dos puntos complementarios 
más, aunque fuera muy brevemente: las 
raíces del estalinismo y la posible actuali-
dad del estalinismo

Sobre lo primero: el intento más serio 
de entender lo que estaba pasando en el 
antiguo Imperio ruso por parte de un viejo 
dirigente bolchevique había sido, en su opi-
nión, la tesis de Preobrashenski de la acu-
mulación originaria socialista: «la primera 
tarea de aquel poder era obtener una acu-
mulación de medios de producción como 
la que la burguesía había conseguido en la 
Inglaterra de los siglos XVII, XVIII y XIX». 
Esta acumulación originaria en Inglaterra 
había acarreado a la población, principal-
mente a las clases trabajadoras, una suma 
de dolores y de sufrimientos que «si se pu-
dieran sumar los sufrimientos, seguramen-

cluso por la frase increíble de comunismo 
en un solo país, la cual ya no se entiende 
lo que quiere decir». Era absolutamente 
incomprensible y parecía mentira que hu-
biera aguantado durante años en la propa-
ganda estalinista. «Zinoviev, que no sabía 
todavía lo que podía costar una cosa así, le 
hacía el chiste a Stalin de hablarle del co-
munismo en una sola calle, en una época 
en la que todavía no se sabía que esas cosas 
bajo Stalin se pagaban con la vida». Como 
lo había pagado Zinoviev.

No menos increíble era la idea, que no 
era propiamente una idea, del socialfascis-
mo: «Me he traído copiada la afirmación 
central de Stalin sobre el socialfascismo 
—esto es, la hipótesis de que los partidos 
socialdemócratas son partidos fascistas, 
son fascismo— porque leída hoy parece 
increíble». Pero esas afirmaciones habían 
sido doctrina oficial. El pasaje central, es-
crito por Stalin en la época del VI Congre-
so de la III Internacional, decía así: «No es 
verdad que el fascismo sea la organización 
militante de la burguesía sola. Es la organi-
zación militante de la burguesía basada en 
el apoyo activo de la socialdemocracia». El 
fascismo era la estructura política común 
«a esos dos organismos fundamentales: la 
socialdemocracia y la burguesía. No son 
opuestos, sino gemelos».

Si se tenía presente que los militantes 
de la socialdemocracia asesinados por el 
nazismo, sin llegar probablemente a la ci-
fra de comunistas exterminados, debía ro-
zar, según los cálculos más verosímiles en 
aquellos años, los 250.000, verdaderamente 
había motivo para que a uno se le pusieran 
«los pelos de punta». Aparte de que también 
pone los pelos de punta que entre marxis-
tas se haya podido tolerar que el nombre de 
un partido, la socialdemocracia, y el nom-
bre de una clase social, la burguesía, apa-
rezcan en el mismo plano de análisis como 
organismos fundamentales ambos. Era en 



116 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

Se solía decir también, proseguía Sacris-
tán adentrándose en los compases finales 
de su intervención, que el estalinismo era 
un fenómeno muy delimitado en el tiem-
po, cosa del pasado y que en aquel entonces 
ya no había estalinismo. Él no lo veía así y 
quería sugerir un par de líneas de análisis 
«sin profundizar en ellas, acerca del estali-
nismo contemporáneo».

Una de estas líneas se debía a un político, 
sociólogo y politólogo francés muy capaz, 
Gilles Martinet, que había sido miembro de 
la III Internacional, de los pocos que habían 
visto muy pronto que aquellas historias de 
los años treinta tenían que ser falsas. «Mar-
tinet ha hecho un análisis sociológico de 
mucho interés: el estalinismo, el de Stalin 
quiere decir, el que existió en la Unión So-
viética, se parece mucho a estos regímenes 
que se están produciendo hoy día (1978) en 
el Tercer Mundo: una cierta industrializa-
ción, una cierta acumulación de capital, no 
dominada por la vieja clase dominante, que 
era una clase colonial, que era un imperio 
(por ejemplo Argelia; por ejemplo Somalia 
estos días)», sino dominada por una nue-
va élite, una nueva vanguardia, un nuevo 
equipo de técnicos y políticos que sin toda 
la ortodoxia estaliniana están recogiendo 
algunos elementos de esa tradición esta-
liniana: industrializar sobre la base de un 
régimen muy autoritario, apelando a lo que 
llaman, muy ideológicamente, «el socialis-
mo científico».

El considerado «socialismo científico» 
de Barre, de Nasser, o el socialismo arge-
lino eran tan pretenciosamente ideológi-
cos como lo había sido el de Stalin. Y se le 
parecían bastante socialmente. «El punto 
quizá algo débil del análisis de Martinet 
para considerar todo lo señalado como es-
talinismo contemporáneo era, tal vez, que 
la estatalización no solía ser en estos esta-
dos tan intensa como en el caso del estado 
soviético. Pero, desde luego, sí que es tan 

te no sería inferior, quizá todo lo contrario, 
a la suma de sufrimientos ocurrida en la 
Unión Soviética durante esa acumulación 
originaria socialista».

Esa tesis de Preobrashenski, la acumu-
lación originaria socialista, no había que 
verla como acumulación socialista. ¿Por 
qué socialista? Lo conseguido era en gran 
parte «lo mismo que consiguió la acumu-
lación originaria burguesa, a saber, una ci-
vilización industrial». En esto, arriesgando 
su propia opinión, creía «que llevaba razón 
la extrema izquierda de los años veinte, 
los que Lenin criticaba por izquierdistas». 
Cuando Pannekoek decía que lo que «se es-
taba haciendo allí «era lo mismo» que en la 
revolución burguesa inglesa llevaba razón: 
una acumulación originaria de capital». Esa 
acumulación originaria se había producido 
en la Unión Soviética no bajo el dominio de 
la vieja clase dominante sino bajo el domi-
nio de una nueva clase, de un nuevo grupo, 
de una nueva agrupación de personas: los 
funcionarios del partido y del Estado, cosa 
en la cual no llevaban razón los llamados 
«izquierdistas» de los años veinte.

Esta nueva acumulación no producía 
exactamente una acumulación burguesa 
de capital al modo clásico estudiado por 
Marx. «Es un nuevo grupo social, el de la 
dirección del Estado y del Partido, el que 
domina esa acumulación, el que la dirige, 
como han puesto de manifiesto varios so-
ciólogos contemporáneos. Este es un tema 
que, como seguramente es conocido por 
todos, está siendo objeto de mucho estudio 
actualmente». Por falta de tiempo, no po-
día dedicarse a recordar los precedentes de 
este análisis «en el que ahora están empe-
ñados sociólogos contemporáneos y cuyo 
primer origen está en la extrema izquierda 
de los años veinte y cuyo segundo eslabón 
teórico importantísimo es, como es sabido, 
Trotsky».



117Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

ello «tal vez signifique que la crisis en serio 
del estalinismo, la crisis un poco definitiva, 
puede ser el comienzo de una recuperación 
del pensamiento revolucionario no ideo-
lógico, no autoengañado ni por ilusiones 
pseudorrevolucionarias alucinadas, como 
he dicho antes, ni por ilusiones de tipo par-
lamentarista, reformista, que son en Occi-
dente, en este momento, las dominantes».

Ese pasado de consciencia de clase que 
estaba presente en la clase obrera estalinis-
ta, «esto los que no han sido estalinistas ni 
han estado en partidos estalinistas tendrán 
que creerlo bajo palabra, pero los que sí 
han estado saben que es verdad», se tradu-
cía en reacciones seguramente muy prima-
rias y, como había reconocido y subrayado, 
reacciones ideológicamente falsas, de fal-
sa consciencia. Pero muy auténticas. «Por 
ejemplo, son historia las alusiones, las ex-
clamaciones, el folklore obrero por el cual, 
ante una injusticia, en algún país medite-
rráneo, en el sur de Italia concretamente, el 
hombre oprimido reaccionaba con la frase: 
¡Ya vendrá el bigotudo! [61], como expresión 
de su furia, su odio, su reacción de clase 
ante la injusticia sufrida».

Hasta qué punto el estalinismo fue por-
tador, con falsa consciencia, de la conscien-
cia de clase lo sabían todos los que habían 
tenido que explicar a militantes comunis-
tas que era verdad, que finalmente resulta-
ba verdad lo que la prensa burguesa había 
dicho durante mucho tiempo, a saber, «que 
el gobierno estalinista había asesinado a la 
vieja guardia bolchevique». Los que habían 
tenido que encajar todo eso y contarlo, «y 
hemos visto a los militantes llorar al oírlo, 
cuando no tenían más remedio que creér-
selo porque les dábamos los datos y les de-
cíamos esto viene de aquí, esto pasó así y 
esto otro pasó así», sabían muy bien que 

61.– También aquí en España, en familias obreras perde-
dores de la Guerra Civil.

intensa como en algunas democracias po-
pulares de Europa del Este, al menos en sus 
fases iniciales».

Sacristán creía que también se podía ha-
blar de persistencia del estalinismo en los 
países occidentales. Lo estaba, por una par-
te, en el «dogmatismo» alucinado de algu-
nas activistas poco capaz de comprender la 
realidad. Pero lo estaba también en el otro 
lado, lo estaba también en el pragmatismo 
de muchos partidos obreros porque, por 
decirlo brevemente y ahorrando tiempo, a 
él le resultaba tan pseudoteoría pragmá-
tica para falsificar una práctica del día «lo 
de que se puede hacer el comunismo en un 
sólo país o de que el pan va a dejar de ser 
mercancía como llevaban los soldados so-
viéticos muertos en el bolsillo, una octavi-
lla que decía eso durante la guerra mundial 
fue capturada por los alemanes y fue exhi-
bida por todo el mundo» como sostener que 
era posible «establecer el comunismo en un 
sólo país como decir que es posible el co-
munismo o el socialismo sin choque revo-
lucionario violento con la clase dominante 
actual». Tan ideológico le parecía una te-
sis domo la otra y tan pragmatista. En un 
caso podía ser una práctica muy violenta, 
en otro caso podía ser una práctica parla-
mentaria. En los dos casos, en su opinión, 
era una práctica muy poco revoluciona-
ria. Stalin siempre tuvo mucho cuidado de 
presentarse políticamente como el centro, 
nunca quiso jugar a izquierda, observaba 
Sacristán.

No quería terminar, añadía finalmente, 
con una nota de tan poco optimismo. Lo 
que resultaba esperanzador para él era el 
que muchos militantes, después de toda la 
larga experiencia, sin olvidar lo que había 
sido la realidad de consciencia de clase el 
estalinismo, ideológica sin duda, sin duda 
falsa consciencia, «sin duda autoengaño in-
voluntario, pero tremenda consciencia de 
clase», después de haber pasado por todo 



118 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

calma,
1.2.1. porque, si no, se adoptan posiciones 
insostenibles
1.2.1.1. Salvo con fariseísmo:
1.2.1.1.1. Los «antileninistas» mantienen la 
organización.
1.2.1.1.2. Los «leninistas» ¿mantendrían la 
política sin proletariado?»

El segundo punto «Así́ que: a profundi-
zar» se centraba en el estudio de los clásicos:

«2.1. Tipos de clásicos.
2.1.1. Artísticos: modelos de lo hoy no deci-
sorio. Consecuencias.
2.1.2. Científicos: modelos de método. De-
finidores de objetos formales. Contenidos 
iniciales.
Filosófico-religiosos, incluidos textos sa-
grados: modelos de fin y conducta.
2.2. Un clásico político como Lenin puede 
ser las tres cosas, más 2 que 1 (científico 
que artístico) y más 3 que 2 (más filosófico-
religioso que científico)».

En el tercer punto se desarrollaba «El 
caso de Lenin [63]»:

3.1 Su repertorio está bastante superado:
«3.1.1. Por el mismo.
3.1.2. Positivamente.
3.1.3. Críticamente.
3.2. Su método es muy importante: la con-
creción práctica.
3.2.1. Con un punto crítico: el sentido de la 
importancia del poder.
3.3. Su posición de fines es identificadora:
3.3.1. Frente al reformismo.
3.3.2. Frente a ignorancia utópica.

63.– Algunas de las ideas expuestas por Sacristán en esta 
conferencia fueron recogidas y ampliadas por Fernández 
Buey en «Entrevista sobre Lenin» (2003), en 1917. Variacio-
nes sobre la Revolución de Octubre, su historia y sus conse-
cuencias, Vilassar de Dalt, El Viejo Topo, 2017, pp. 239-252. 
(edición de S. López Arnal y J. Mir García).

bajo aquella falsa consciencia había habido 
auténtica consciencia de clase, lucha de 
clase. [62]

De lo que había que precaverse era de 
que el resto ideológico, parlamentarista re-
formista, de pragmatismo, de estalinismo 
de extrema derecha por así decirlo, bajo el 
que entonces vivía una gran parte del mo-
vimiento obrero, no perdiera «además de la 
consciencia real, como perdió el viejo esta-
linismo, incluso la ilusoria, pero al menos 
existente, consciencia de clase».

10. Ni tribunos

Poco después, el 11 de marzo de 1978, 
Sacristán impartió otra conferencia, con el 
título esta vez de «Ni tribunos» en la ciudad 
trabajadora de Sabadell. Por aquellas fechas 
se discutía en el interior del PSUC-PCE, y en 
ámbitos próximos afines y no tan afines, la 
eliminación, sentida como abandono y pér-
dida de espíritu revolucionario, del término 
«leninismo» en la caracterización ideológi-
ca del partido. Santiago Carrillo había su-
gerido dejar atrás la categoría desde tierras 
y universidades americanas. El esquema de 
su conferencia, lo único que se conserva de 
aquella intervención, se abría con un pri-
mer apartado que era una llamada a la pru-
dencia y a la reflexión:

«1.1. Hoy hablamos aquí́ de leninismo por-
que es asunto político urgente.
1.2. Sin embargo, hay que tomárselo con 

62.– Esteban Pinilla de las Heras recoge en En menos de 
la libertad. Dimensiones políticas del grupo Laye en Barce-
lona y en España, Barcelona, Anthropos, 1989, p.398, el si-
guiente testimonio: «Manolo Sacristán me contó en 1956 
que había visto llorar a obreros de ‘La España industrial’… 
cuando se les explicaba que el llamado informe secreto 
de Krushchev al XX Congreso del PCUS (febrero de 1956) 
no eran una invención de la propaganda capitalista, sino 
un hecho que había tenido realmente lugar, y que algunas 
de las cosas que allí se decían contra la persona de Stalin 
eran auténticas».



119Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Salvador López ArnalEntre el valle del deseo y de la realidad, en busca de un mar en el que...

mientras se ayuda a entronizar al rey de 
los demás».

11. A modo de conclusiones.

Hay un hilo conductor en las diversas 
aproximaciones de Manuel Sacristán a la 
obra filosófica y política de Lenin que ya 
apuntó en su reseña del Lenin de Garaudy 
de 1969: era necesario dejar vivir a los clá-
sicos de una tradición praxeológica como 
era el marxismo (incluido el leninismo). Se 
trataba de leerlos, no de citarlos, se trata-
ba de estudiarlos y de llevarlos a la prác-
tica creativamente, con una finalidad cen-
tral que daba sentido a las acciones de una 
tradición emancipatoria: la transformación 
socialista de la sociedad.

No se trataba de canonizar a nadie, como 
había intentado (y conseguido) Stalin en 

No había que aferrarse al repertorio 
leniniano, era el título y contenido de si-
guiente apartado de la conferencia»:

«4.1. Ni hay que aceptar este antileninismo.
4.1.1. Porque se aferra al peor repertorio: 
organización, etc.
4.1.2. Y al punto más dudoso del método: 
el poder.
4.1.2.1. Encima, desnaturalizándolo. El 
actual antileninismo eurocomunista es 
la aceptación no ya del riesgo del poder 
revolucionario, sino del riesgo del poder 
burgués».

En suma, concluía Sacristán, «Ni tribu-
nos», como decía el verso de la Internacio-
nal, y con el espíritu de este himno ético-
político y filosófico de los trabajadores: no 
se podía lapidar «al tribuno de uno mismo 

Manuel Sacristán durante una entrevista realizada para Mundo Obrero publicada en el núm. 322, 
28 de febrero a 6 de marzo de 1985 (Fuente: Archivo Histórico del PCE).



120 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 93-120

Dossier: Lenin, revolucionario internacional

Esa confluencia, ese avanzar con realis-
mo político y voluntad transformadora a un 
tiempo por la cresta entre el valle del deseo 
y el intrincado y complejo valle de la reali-
dad, era el punto, el rovell de l’ou. A lo que 
el propio Sacristán añadía en otra observa-
ción de lectura: «Pues, ¿qué es una tradi-
ción sino la consciencia de la posibilidad de 
aprovechar bienes pre-existentes?».

Lenin, la obra del revolucionario ruso, la 
teórica y la práctica, era, sin duda, un bien 
preexistente que era necesario estudiar, 
aprovechar y enriquecer.

La idea de una tradición más «objetiva» 
que eso sería determinista o idealista, aña-
día, en ambos casos metafísica especulati-
va, en ningún caso el materialismo consu-
mado, pensado, teorizado y practicado por 
uno de los grandes políticos revoluciona-
rios comunistas del siglo XX.

Cuestiones de leninismo. Se trataba de inspi-
rarse (análisis concreto de la situación con-
creta) en la obra de revolucionarios como 
Lenin, Gramsci, Luxemburg o Guevara para 
avanzar en otras circunstancias sociales y 
políticas, aprendiendo de errores y revisan-
do aristas o procedimientos falsados por la 
práctica, fracasos incluidos, del movimien-
to obrero y popular.

En una anotación de lectura [64] no fe-
chada comentando un texto de Lucio 
Colletti, ya en plena transición hacia el 
berlusconismo, observaba Sacristán cer-
nudianamente: «No se debe ser marxista 
(Marx) [65]; lo único que tiene interés es 
decidir si se mueve uno, o no, dentro de 
una tradición que intenta avanzar, por 
la cresta, entre el valle del deseo y el de 
la realidad, en busca de un mar en el que 
ambos confluyan».

64.– Entre la documentación depositada en BFEEUB.

65.– O no se debe ser leninista (inspirándose en un Lenin 
posible que hubiera exclamado: «Yo no soy leninista»).


