
245Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp.245-249

En el marco de los que podemos consi-
derar como los temas candentes de la his-
toriografía contemporánea, el debate sobre 
la Shoá y sus repercusiones ha ocupado 
posiblemente el primer lugar en la percep-
ción de los actores políticos y de la opinión 
pública mundial, desde 1945 hasta hoy. En 
este sentido, es de rigor destacar que el ter-
mino hebraico Shoá con su significado de 
«Cataclisma destructivo», se comenzó a 
imponer en el léxico historiográfico en la 
década de los ‘80 en lugar de la palabra de 
origen griega «Holocausto», laicizándose 
y desprendiéndose de su etimología reli-
giosa. Es innegable que los avances de los 
estudios sobre la Shoá han ido de la mano 
de las sugerentes reflexiones desarrolladas, 
entre otros, por George Mosse (La naciona-
lización de las masas, 1975), Raul Hilberg 
(La destrucción de los judíos europeos, 1961), 
Jan Kershaw (Descenso a los infiernos: Euro-
pa 1914-1949, 2015), y Enzo Traverso (La 
historia como campo de batalla: interpretar 
la violencia del siglo XX, 2012). 

En el plan de la discusión sobre el apa-
rato ideológico y material que hizo posible 
el exterminio, su ejecución y «el deber de 
la memoria», recordamos las contundentes 

respuestas de Saul Friedlander (Gli anni de-
llo sterminio: la Germania nazista e gli ebrei, 
1939-1945, 2009) y Jurgen Habermas, res-
pectivamente refutando las teorías de Mar-
tin Broszat y Ernst Nolte sobre la relativiza-
ción de la dimensión criminal del nazismo 
en clave antisoviética. La postura de Haber-

La batalla cultural sobre el deber de la 
memoria en torno a la Shoá: entre «los 
guardianes de la ortodoxia» y el retorno 
de las derechas xenófobas*

Andrea Vincenzini 
Universidad de Cantabria

* Reseña de: Valentina Pisanty, Los guardianes de la memoria. El 
retorno de las derechas xenófobas, València, PUV, 2022, 196 págs.



246 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 245-249

Lecturas 

la trivialización de los acontecimientos, la 
tipificación del objeto histórico, las incon-
gruencias y las falsificaciones presentes en 
varias películas, la banalización del mal, y 
finalmente la estandarización derivada de 
la combinación de objetivos educativos e 
intereses comerciales. A este propósito, 
Alejandro Baer ha subrayado como «cual-
quier traspiés en la representación histó-
rica o estética resonaría no simplemente 
como un error, una falta de tacto o una 
manifestación de mal gusto, sino como una 
violación, una traición a la memoria de las 
víctimas» (Holocausto. Recuerdo y represen-
tación, 2006).

Estos temas son tratados de manera 
sintética, pero certera e incisiva por Va-
lentina Pisanty en su obra Los Guardianes 
de la memoria. El retorno de las derechas xe-
nófobas. En la mencionada monografía, la 
autora describe el fracaso durante los últi-
mos veinte años de las políticas de memo-
ria basadas en la ecuación simplista «para 
no olvidar = nunca más», evidenciando su 
coincidencia con el nuevo auge mundial 
de la ultraderecha en Estados Unidos y en 
la mayoría de los países europeos. En este 
sentido, Pisanty invita a combatir la discri-
minación de una manera eficaz y contun-
dente, pero también honesta, consciente 
y, en caso necesario, despiadadamente au-
tocrítica. De este modo, Pisanty, divide su 
monografía en dos partes bien diferencia-
das; la primera abarca las reflexiones so-
bre el deber de la memoria, el discurso de 
la historia y las argumentaciones sobre el 
concepto de «memorias colectivas». El se-
gundo bloque ahonda en el análisis porme-
norizado del nuevo cine sobre la Shoá, el 
espectáculo del mal, y evidencia la dudosa 
eficacia de las leyes de memoria democrá-
tica antifascistas vigentes en países como 
Francia e Italia. 

Por tanto, en el primer capítulo la autora 
destaca cómo, en el vacío dejado libre por 

mas acerca de la importancia del «uso pú-
blico de la historia» y las consideraciones 
de Daniel Goldhagen sobre los «verdugos 
voluntarios de Hitler» (1996) han ayudado 
a las nuevas generaciones de la sociedad 
alemana a catalizar un proceso virtuoso de 
apropiación autocrítica de la memoria, asu-
miendo la responsabilidad nacional por un 
crimen imperdonable como la Shoá.

Como es sabido, la concienciación de ese 
crimen por parte de las sociedades europeas 
ha estimulado en estas últimas décadas la 
institución de un día de la memoria (el 27 
de enero) y muchas otras iniciativas como 
la creación de memoriales, monumentos, 
museos, testimonios escritos y orales. To-
das estas meritorias iniciativas se han im-
pulsado con el fin de honrar la memoria de 
todos los que allí sufrieron y murieron, es-
timulando al mismo tiempo la exigencia de 
la comprensión y el respeto de la otredad 
en nuestras propias comunidades, capita-
les para la construcción de la ciudadanía en 
ordenamientos democráticos. Sin embargo, 
la necesidad de rescatar la existencia pasa-
da de las víctimas y de los testigos supervi-
vientes se ve unida a la pregunta de cómo 
representarla en tanto que suceso límite a 
través de los múltiples dispositivos mediá-
ticos (audiovisuales, museales, periodísti-
cos) que la moderna tecnología nos propor-
ciona. En este sentido, Andreas Huyssen ha 
destacado como «desde la década de 1980, 
la gran cuestión ya no es si representar el 
Holocausto en la investigación y en la li-
teratura, en el cine y en el arte, sino cómo 
hacerlo». (En busca del futuro perdido. Cul-
tura y memoria en tiempos de globalización, 
2002). 

Ahora bien, el afán de la industria cultu-
ral para producir a larga escala testimonios 
continuos sobre la Shoá y la necesidad de 
reforzar políticamente el relato del viejo 
orden liberal, han dado lugar también a fe-
nómenos controvertidos. Nos referimos a 



247Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp.245-249

Andrea VincenziniLa batalla cultural sobre el deber de la memoria en torno a la Shoá....

mónica, para que los recuerdos personales 
se amolden en consonancia con la memo-
ria cultural imperante en un determinado 
momento. De ahí que la memoria sirve a 
los intereses y a los proyectos de los gru-
pos dominantes que la gestionan. Por tan-
to, según Pisanty, la memoria colectiva no 
es una enciclopedia libre y abierta, sino 
que está sujeta a mecanismos de agenda-
setting que la exponen a presiones cruza-
das de poderosos agentes que compiten 
por el control de los recursos cognitivos. 
Por eso se explica la función ejemplari-
zante de la ruta conmemorativa que une el 
museo de Yad Vashem al cementerio mi-
litar del monte Herzl, donde están ente-
rradas las principales figuras del sionismo. 
Con esta narración, el Estado de Israel ha 
querido proporcionar una interpretación 
teleológica del exterminio y del posterior 
renacimiento de la raza, combinando los 
destinos de las víctimas, elevados a márti-
res, y las acciones de los combatientes en 
la Guerra de los seis días (1967) o del Yom 
Kippur (1973). 

En el cuarto capítulo, la autora examina 
cómo la representación pública de la Shoá 
ha sido influida en gran medida por los cir-
cuitos de la producción cinematográfica. 
Recuerda en ese sentido las películas Kapo 
(1960), Holocausto (1978), Shoá (1985) y la 
Lista de Schindler (1993) añadiendo que la 
producción audiovisual ha marcado cons-
tantemente los cambios en las actitudes 
conmemorativas dominantes. Luego, anali-
za cuatro películas, El hijo de Saúl del hún-
garo Lazslo Nemes, La profesora de Historia 
de Marie Castille Mention Shaar, La conspi-
ración del silencio de Giulio Ricciarelli y The 
Eichmann Show, del británico Paul Andrew 
Williams. En conjunto, según Pisanty, las 
cuatro películas constituyen el ejemplo de 
una memoria pública del exterminio cada 
vez más atrofiada, agotada y encerrada en 
sí misma. 

las crisis de las grandes utopías revolucio-
naria, el orden liberal occidental ha con-
feccionado una narrativa cosmopolita de la 
Shoá que choca contra la inevitable especi-
ficidad de los distintos usos memoriales na-
cionales, cada uno con sus ambivalencias y 
zonas grises. Esta aporía ha desencadenado 
la carrera de la competencia victimaria en-
tre diversos grupos estatales. Paradigmáti-
co en este sentido fue el caso de la guerra 
de la antigua Yugoslavia donde, en coinci-
dencia con el inicio de las masacres en la 
Bosnia Herzegovina, el establishment inte-
lectual olvidó el colaboracionismo ustacha 
croata durante la Segunda Guerra Mundial, 
mientras que un intelectual judío como 
Alain Fienkelkraut negó a los serbios, los 
nuevos verdugos, su bendición en calidad 
de «Guardianes de la Muerte». 

En el segundo capítulo, la autora de-
nuncia la actitud de los «guardianes de la 
memoria», proclives a reclamar el derecho- 
deber de hablar en nombre de los muer-
tos, y determinados a decidir quién pue-
de invocar la memoria de las víctimas en 
apoyo de su propia causa. Según Pisanty, 
esta operación manipuladora menoscaba 
los parámetros de la investigación histo-
riográfica con sus criterios de falsabilidad, 
coherencia, exhaustividad y economía de 
hipótesis. En cambio, en la óptica de los 
guardianes, la retórica de la memoria sa-
craliza a los testigos, transformándolos en 
oráculos proyectados fuera de la historia 
y trasladados a una dimensión metafísica 
trascendente. 

En el tercer capítulo, la autora subraya 
que el papel de la historia como discipli-
na científica es lo de establecer la diná-
mica de los acontecimientos a través de 
documentos accesibles y criterios inter-
subjetivamente verificables. Sin embar-
go, la memoria colectiva mide el grado 
de compatibilidad entre las experiencias 
individuales vividas y la narrativa hege-



248 Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp. 245-249

Lecturas 

los responsables de crímenes de lesa hu-
manidad. En esta interpretación, las nue-
vas extremas derechas prosperan porque, 
gracias a una especie de efecto rebote si-
milar al principio físico de acción-reacción, 
han aprendido a incorporar las respuestas 
de los guardianes a las estrategias retori-
cas que emplean para generar consenso. 
En este sentido, los negacionistas, desde la 
época de Robert Faurisson, instrumentali-
zan el principio de la libertad de expresión 
para acusar a los partidarios de las leyes de 
memoria de actitud autoritaria, intimidato-
ria y represora. 

Ahora bien, esta última opinión resul-
ta interesante, pero no es demostrable en 
absoluto, siendo un ejercicio de historia 
contrafactual. No hay pruebas científicas y 
empíricas que demuestren que una actitud 
laxa sobre el perseguimiento de los críme-
nes de enaltecimiento de genocidios, racis-
mos y xenofobia moderaría las conductas 
irrespetuosas y las palabras indignantes 
pronunciadas en múltiples ocasiones por 
los lideres de la extrema derecha en Europa 
y en el mundo. Es más, prestándonos a otro 
ejemplo de historia contrafactual podría-
mos argumentar que, sin la disuasión de las 
normas penales y el robustecimiento de las 
leyes de memoria democrática, la polariza-
ción actual entre la ciudadanía daría pie a 
una desalentadora desmovilización del ban-
do democrático-progresista, que envalento-
naría todavía más los exponentes negacio-
nistas, postfascistas y ultraderechistas. 

En el caso italiano, la legitimidad penal 
de estas leyes es justificada porque, como 
ha meritoriamente repetido el presidente 
de la República Sergio Mattarella, la apolo-
gía del fascismo, al situarse en contra de los 
principios constitucionales, no puede con-
tarse entre las formas democráticamente 
admisibles de libertad de pensamiento y de 
expresión. En el caso español, la ley de Me-
moria Democrática aprobada en octubre de 

En el quinto capítulo, apreciamos el 
enorme esfuerzo de la autora, tanto de sín-
tesis como de análisis riguroso que solo 
puede ofrecer un profesional de las ciencias 
humanas, en la descripción del agotamien-
to palpable de una memoria cada vez más 
cuestionada en diversos ámbitos de la vida 
social. Lo demostrarían los irrespetuosos 
selfies que se hacen los turistas en sus viajes 
a Auschwitz; las frases irreverentes escritas 
sobre el tema de la Shoá en las redes socia-
les, hasta las manifestaciones racistas en 
los estadios de fútbol. Finalmente, la autora 
destaca magistralmente que un nuevo rela-
to surgido de la nueva generación de pro-
ductos audiovisuales está progresivamente 
reemplazando la narrativa moralizante so-
bre el Holocausto. Este cambio de paradig-
ma se puede percibir claramente en series 
como Walking Dead, Peaky Blinders, Juego 
de tronos, etc., donde, lejos de ensalzar los 
valores universalistas de una sociedad to-
lerante, se retratan mundos despiadados, 
marcados por una tendencia al darwinismo 
social, y movidos por el oportunismo, la 
agresividad, las actitudes manipuladoras y 
el elogio de la supervivencia del más apto.

En el último capítulo, la catedrática de 
semiología de la Universidad de Bérgamo 
cuestiona la creencia según la cual la me-
moria de la Shoá protegería a las socieda-
des que la conmemoran del surgimiento de 
nuevas oleadas de racismo. Es más, según 
Pisanty, existirían pruebas evidentes que 
en los últimos veinte años el racismo, la in-
tolerancia y el antisemitismo han aumen-
tado en los mismos países donde las leyes 
de memoria democrática y las normas anti-
negacionistas se han implementado con 
mayor vigor. A este propósito, la autora cita 
los casos italianos de la Ley Scelba de 1952, 
de la ley del junio de 2016 sobre los delitos 
de negación de la Shoá y de los otros geno-
cidios; y el ejemplo francés de la ley Gaissot 
de 1990, que decreta la condena penal de 



249Nuestra Historia, 17 (2024), ISSN 2529-9808, pp.245-249

Andrea VincenziniLa batalla cultural sobre el deber de la memoria en torno a la Shoá....

Aun así, por todo lo dicho anteriormente 
esta monografía es una publicación sólida 
que abre el camino a una reflexión pro-
funda sobre la manera de fortalecer el uso 
público de la historia acerca de la Shoá, a 
través de un enfoque pedagógicamente 
ejemplar, pero equilibrado y más acorde a 
los parámetros científicos-historiográficos. 
Por todo esto, lean a Valentina Pisanty. 

2022 ha permitido, no solo la remoción de 
los cuerpos del dictador y de José Antonio 
Primo de Rivera con la contextual resignifi-
cación del Valle de los Caídos, sino que tu-
tela por primera vez a las víctimas del gol-
pe de Estado y de la dictadura franquista a 
través de su reconocimiento y dignificación, 
marcando un principio de justicia reparato-
ria y un contextual avance democrático.


