
97Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

Cambio y continuidad en la Revolución 
Rusa: un debate*

Change and continuity in the Russian Revolution: a debate

José M. Faraldo 
Universidad Complutense de Madrid

Resumen: 

A través de un análisis de las ideas acerca del cambio y la continuidad en la historia 
rusa y de su diferencia o semejanza con la experiencia de Europa Occidental, se muestra 
como la transformación histórica comenzada con la Revolución Rusa de Febrero de 1917 
y continuada por el alzamiento bolchevique y la guerra civil posterior, puede considerarse 
dentro del contexto de los procesos de modernización violenta de principios del siglo XX.

Palabras clave: Revolución Rusa, modernización, cambio, continuidad, estalinismo.

Abstract: 

Through an analysis of the ideas about change and continuity in Russian history and its dif-
ference or similarity with the Western European experience, the article explains that the historical 
transformation begun with the Russian Revolution of February 1917 and continued by the Bolshe-
vik rise and subsequent civil war, can be considered within the context of the processes of violent 
modernization of the early 20th century.

Keywords: Russian revolution, modernization, change, continuity, Stalinism.

* Este texto contiene partes de mi libro La Revolución rusa: historia y memoria, Madrid: Alianza Editorial 2017. Financiado 
en el marco del proyecto «Collapsed empires, Post-colonial Nations and the Construction of Historical Consciousness. 
Infrastructures of Memory after 1917» (HAR2015-64155-P, FEDER).



98 Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

Dossier: A cien años de la Revolución rusa

Tras la desaparición de la URSS, la Fede-
ración Rusa, convertida en sucesora en el 
derecho internacional del antiguo estado 
socialista, debió enfrentarse a un proceso 
que tendía a recolocar a la revolución den-
tro de la estructura de la historia nacional 
y de su continuidad. Lenin, Stalin y el res-
to de jerarcas soviéticos estarían —según 
quienes promueven esta visión— en una 
misma línea con los zares. El país, pese a 
cambios y revoluciones, pese a la colectivi-
zación y el gulag, pese a la construcción del 
socialismo real y la destrucción del Antiguo 
Régimen, habría continuado su marcha his-
tórica. Esta apreciación, moneda corriente 
en buena parte de la historiografía rusa 
contemporánea, parecía querer resaltar la 
independencia del decurso histórico ruso 
con respecto al resto de países, no sólo eu-
ropeos. Se situaba así a Rusia en una suer-
te de Sonderweg, de vía específica, singular, 
diferente. Es también en buena medida una 
herencia de la «construcción del socialismo 
en un solo país» estaliniana, de la idea de 
que, tras el fracaso de una revolución euro-
pea, a Rusia no le quedaba más remedio que 
iniciar su camino al paraíso comunista por 
su cuenta. Y tenía mucho que ver también 
con la pujanza de la interpretación «euroa-
siática» de la historia rusa: Rusia no sería 
ni Europa ni Asia, sino algo intermedio que, 
en algunos autores y movimientos políticos 
contemporáneos de la Federación Rusa se 
leería como algo «mejor», «superior». [1]

Contextos

Sin embargo, y pese a estas visiones, que 
siempre acaban por confluir en un cierto 
excepcionalismo ruso, no se puede com-

1.– Marlène Laruelle Russian Eurasianism: An Ideology 
of Empire, Johns Hopkins University Press, «Woodrow 
Wilson Center Press», 2008; ibid. (Ed.) Eurasianism and 
the European Far Right: Reshaping the Europe-Russia 
Relationship, Lexington Books, 2015.

prender la revolución si no es en su contex-
to europeo. La revolución de Febrero bus-
caba el derrocamiento de la monarquía para 
crear una democracia al estilo del resto de 
Europa, mientras que los socialistas rusos 
—en todas sus variedades— lo que querían 
era, una vez conseguido esto, dar el salto 
hacia un régimen, quizá aún no existente, 
pero coincidente en buena medida con el 
que buscaban los socialdemócratas alema-
nes, franceses o españoles. La común expe-
riencia de la guerra mundial se rompió por 
el comienzo de la guerra civil rusa, no por 
la revolución. El vasto y múltiple enfrenta-
miento a lo largo del imperio, la separación 
reiterada y recurrente de países, territorios, 
repúblicas y provincias, las ocupaciones y 
reocupaciones, la intervención extranjera 
que se perdió en las arenas movedizas del 
inmenso espacio euroasiático, la instau-
ración, en fin, de un régimen socioeconó-
mico incompatible con el capitalismo li-
beral fueron las causas del alejamiento del 
modelo europeo. Pero no significaron que 
Rusia —luego la URSS— no siguiera partici-
pando de las disputas, los encuentros y des-
encuentros del sistema europeo de Estados.

A la altura de 1917 Rusia era Europa y 
quería ser Europa. La participación en la 
Gran Guerra no era otra cosa más que otra 
prueba de la pertenencia del Imperio de los 
zares al espacio europeo en todas sus di-
mensiones. Y, pese al continuo debate entre 
«eslavófilos» y «occidentalistas», lo cierto 
es que las dos formas de entender el futuro 
del país no eran, en definitiva, muy diferen-
tes de las habidas en otros territorios peri-
féricos como Rumanía, Polonia o España. [2] 
Es también lícito insertar la revolución rusa 
dentro de los movimientos sociales de cam-

2.–Andrzej Walicki, The Slavophile Controversy: History of a 
Conservative Utopia in 19th Century Russian Thought, Oxford, 
Clarendon Press, 1975; Nicholas Riasanovsky, Russia and 
the West in the Teaching of the Slavophiles, Gloucester Mas, 
P. Smith, 1965.



99Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

José M. FaraldoCambio y continuidad en la Revolución rusa: un debate

logía», esto es, «falsa conciencia». Daniels 
afirma que, en los años treinta, «el régimen 
soviético cambió en su esencia». El propio 
régimen estalinista «no podía expresar más 
alta articulación de sus presupuestos socia-
les que la ideología marxista-leninista pero 
ésta había sido reducida a racionalización 
de los hechos». En conclusión, «y a pesar 
de sus etiquetas, el régimen estalinista no 
representó más el mismo movimiento que 
tomó el poder en 1917» [4].

Esto, aunque en un tono más radical, se 
encontraba también en el análisis de John 
Kautsky en el que hacía hincapié en las 
diferencias, a su juicio importantísimas y 
de base, entre el marxismo y el leninismo, 
caracterizando a aquél como una ideolo-
gía socialdemócrata a la alemana y a éste 
como una ideología de modernización, no 
muy diferente en su esencia, a las que se 
desarrollaron luego en países del Tercer 
Mundo [5]. Es esta ligazón de la originalidad 
del marxismo soviético con la verdadera y 
efectiva modernización que se produjo du-
rante el régimen estalinista y, en especial, 
los años treinta, lo que nos daría una pista 
para entender lo que de novedad poseyó el 
régimen soviético.

Continuidad y cambio

Podríamos hablar de cuatro principa-
les interpretaciones de Octubre entendido 
como resultado del «curso natural» de la 
historia rusa. La primera sería la teoría de 
la modernización, seguida por la teoría de la 
revolución proletaria como culminación de 
la historia revolucionaria rusa —que era la 
tesis oficial mantenida por el régimen so-
viético—, la teoría de la ola revolucionaria 
—intento sociológico de encontrar un de-

4.– Daniels, Trotsky, p. 164.

5.– John H Kautsky, Marxism and Leninism, not Marxism-
Leninism: An Essay in the Sociology of Knowledge, Londres, 
Greenwood Press,1994.

bio de siglo como la revolución mexicana 
que la precedió por poco o la kemalista en 
Turquía que la siguió de inmediato. En las 
mismas fechas, diciembre de 1917, también 
el cansancio de la guerra y las tensiones so-
ciales llevaron al golpe militar de Sidonio 
Pais en Portugal y a un primer estableci-
miento de una dictadura republicana que, 
con el tiempo, desembocaría en la larguísi-
ma dictadura de Salazar. Se puede también 
considerar al Japón Meiji una prefiguración 
del mismo experimento ruso de moderniza-
ción por la fuerza. Y, todavía más allá, ¿no 
es el fascismo un intento de remedar el po-
deroso vuelco soviético en una forma me-
nos dañina para los valores considerados 
patrióticos y las grandes élites?

Dictadura y democracia

La idea de que la revolución rusa debiera 
obligatoriamente concluir en una dictadu-
ra ha sido cuestionada por muchos histo-
riadores. Robert V. Daniels, por ejemplo, 
dudaba incluso de la necesidad de la propia 
revolución de Octubre [3]. Daniels escribió 
que la revolución de Octubre fue un acci-
dente, en su opinión, lamentable porque 
quebró el desarrollo de un modelo que él 
quería cercano al socialdemocratismo eu-
ropeo (la Revolución de Febrero). Esta in-
tromisión del azar en el supuestamente 
armónico desarrollo histórico produciría 
según Daniels (dando un paso más adelan-
te aunque en cierta línea con la clásica in-
terpretación trotskista), que, con Stalin, el 
régimen soviético dejara de ser «verdade-
ramente» marxista. De este modo el estali-
nismo se atuvo tan sólo a las exigencias del 
poder, en forma que el marxismo-leninismo 
oficial del régimen vino a convertirse en lo 
que Marx entendía literalmente por «ideo-

3.– Robert V. Daniels, Trotsky, Stalin and Socialism, Boulder, 
Westview Press, 1991.



100 Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

Dossier: A cien años de la Revolución rusa

libre [8]. Su visión de las continuidades en-
tre el zarismo y el leninismo —que, según 
él, conducirían inexorablemente hacia el 
estalinismo— resulta sin embargo dema-
siado forzada. El peso de la historia signi-
fica, también, el peso de la sociedad, de los 
problemas sociales arrastrados y a los que 
Pipes no concede importancia alguna.

El problema planteado entonces sería 
el de si el modelo de la dictadura soviética 
constituyó una continuación directa de la 
historia prerrevolucionaria o un accidente 
totalmente alejado de las tradiciones rusas. 
Es inevitable reconocer que no se puede 
obviar, en absoluto, lo que significó para la 

8.– Aparte de en: Richard Pipes, Russia under the Old 
Regime, New York, Scribner, 1974, muy clara en su polémica 
con Solyenitsin, cf. Richard Pipes, «Solzhenitsyn & the 
Russian Intellectual Tradition Some Critical Remarks», en: 
Encounter, Junio 1979, pp. 52-54.

nominador común a diversas situaciones 
revolucionarias— [6] y el recurso a las tradi-
ciones culturales rusas que, según algunos 
hacían imposible una salida al estilo de las 
democracias parlamentarias europeas [7]. 
Richard Pipes, quizá el más prominente 
defensor de esta última interpretación, ha 
sostenido que el sistema soviético consti-
tuyó sobre todo una consecuencia de la tra-
dición autoritaria rusa y de su incapacidad 
para construir una sociedad civil potente y 

6.– Haciendo un resumen puede describirse así: resistencia 
al Antiguo Régimen, crisis, revolución moderada, fase 
extremista y reacción. Se trata del clásico esquema de 
Crane Brinton en su «Anatomía de la Revolución«.(Crane 
Brinton, The Anatomy of the Revolution, New York, Vintage 
Books, 1965 [1938]).

7.– Richard Pipes, The Russian Revolution, 1899-1919, 
Londres, Collins Harvill 1990. 

Trabajadores revolucionarios armados se calientan con una hoguera en Petrogrado. De izquierda a 
derecha, Ivanov, Yarosh y Gribovsky, en octubre de 1917 (Foto: Karl Bulla - AP).



101Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

José M. FaraldoCambio y continuidad en la Revolución rusa: un debate

Europa y Rusia

Si ha habido alguna continuidad en la 
historia rusa, soviética, rusa otra vez, ha 
sido la del debate sobre si esta entidad te-
rritorial tan variable y compleja podía con-
siderarse como parte integrante de la civi-
lización europea o no. El filósofo Alexander 
Koyre opinaba que «se puede decir que toda 
la historia intelectual de la Rusia moderna 
está dominada y determinada por un único 
hecho: el hecho del contacto y la oposición 
entre Rusia y Occidente» [10]. Se trataría, en 
realidad, de un doble dilema, el establecido 
territorialmente, esto es, la relación entre 
Rusia y Europa, por un lado, y a su vez, el 
problema de los contactos entre la intelli-
gentsia y el pueblo, una separación cultu-
ral tan honda como la existente entre te-
rritorios, y que debe su existencia quizá a 
esa misma influencia «europea» o a su falta 
de ella. Ambas actitudes no se manifiestan 
como doctrinas o ideologías autoconscien-
tes hasta muy tarde, pero «las actitudes 
mentales, las direcciones de pensamiento 
[...] tenían ya una larga historia» [11].

Robert Conquest, en su prólogo al libro 
póstumo de Tibor Szamuely, planteaba las 
dos visiones habituales que los estudiosos 
«occidentales» tenían sobre Rusia: o bien 
una «sociedad occidental aberrante en mu-
chos asuntos pero aun básicamente ‘euro-
pea’, o bien una extraña sociedad que era 
imposible comprender a través de la teoría 
política desarrollada sobre la base del es-
tudio de Occidente» [12]. Para Conquest, la 
peculiar historia rusa había producido una 
sociedad por completo dependiente del Es-

10.– Alexandre Koyre, La philosophie et le problème 
national en Russie au début du XIXe siècle, Paris, Gallimard 
1976, p. 12.

11.– Koyre, La philosophie p. 13.

12.– Robert Conquest, «Introduction», en: Tibor Szamuely, 
The Russian Tradition, Londres, Secker & Waarburg 1974, 
p. IX.

construcción del nuevo Estado Soviético la 
situación inicial, una situación que no era, 
ni mucho menos, de tabula rasa. Sin embar-
go, poner el énfasis para explicar los ma-
tices dramáticos del sistema soviético en 
las diferencias de partida para con Europa 
Occidental es no decir nada en realidad. 
Está claro que entre la Rusia inmediata-
mente prerrevolucionaria y el modelo de 
desarrollo de Europa Occidental existían 
grandes diferencias. Pero, aparte de que el 
propio «modelo occidental» carecía de ho-
mogeneidad entre los distintos territorios 
europeos, resulta difícil explicar el porqué 
de las elecciones concretas hechas a la hora 
de conformar el sistema soviético. ¿Por qué 
la revolución de Febrero, por qué la de Oc-
tubre, por qué un régimen de extremado 
estatalismo y por qué ese estatalismo arro-
pado con un lenguaje marxista?

Si pretendemos explicar tan complejo 
asunto a partir únicamente de las diferen-
cias entre Rusia y Occidente, volvemos a 
caer en el tipo de debate esencialista propio 
del siglo XIX y que se basaba en unos míti-
cos caracteres nacionales definidos de forma 
unívoca y, las más de las veces, arbitrarias. [9] 
A este debate ya antiguo pertenecen, por 
ejemplo, las tesis del eslavófilo Konstantin 
Aksakov para quien «Rusia» y «Europa» eran 
radicalmente distintas a causa de la dife-
rente génesis del Estado en los dos ámbitos 
políticos. Esta tesis, que Aksakov aplicaba 
a la diferencia entre la autocracia zarista y 
los estados liberales, o que se encaminaban 
al liberalismo, de la Europa Occidental de 
la primera mitad del siglo XIX, podríamos 
traspasarla a la manera en que surge el sis-
tema soviético. ¿Es el sistema soviético tan 
fundamentalmente distinto del resto de los 
sistemas socio-políticos europeos?

9.– Olga Novikova, Rusia y Occidente: (antología de textos), 
Madrid, Tecnos 1997.



102 Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

Dossier: A cien años de la Revolución rusa

económico soviético. Tales herencias, en 
cualquier caso, pueden aclarar, pero difícil-
mente explicar, la teoría y la práctica eco-
nómica de la Unión soviética actual» [14]. Y 
continuaba replicando a quienes —a menu-
do— describían el «totalitarismo soviético» 
como una continuación de la «autocracia 
zarista», afirmando que las diferencias eran 
más poderosas que las coincidencias y que 
no bastaba con dibujar analogías entre Sta-
lin e Iván el Terrible o Pedro el Grande. Uno 
de sus apoyos principales era la escasa raíz 
que se le puede encontrar a un concepto 
tan básico y tan concreto para el decurso de 
la Rusia posterior a la revolución como es 
la institución de los soviets. Simmons veía 
sin embargo elementos de continuidad cul-
tural en la literatura. No en la posición del 
autor frente a la literatura o en su valor es-
tético intrínseco —que era, con excepcio-
nes, inferior, a causa de la extrema regla-
mentación de la sociedad soviética— sino 
en su concepto de la importancia y el valor 
social de la literatura y la concepción del 
héroe positivo, activo, dedicado al pueblo y 
a cambiar la sociedad, doctrinas de los años 
1840-1860 que fueron bienvenidas por los 
críticos literarios soviéticos. Además, hay 
un gran elemento de continuidad cultural 
en la persistencia y regocijada aceptación 
de la literatura del siglo XIX, que, en estas 
fechas, era leída con fruición y, al menos 
aparentemente, con preferencia a los pro-
ductos del realismo socialista.

Esos debates nos muestran una idea 
clara de continuidad de esquemas institu-
cionales o, mejor, de tradiciones de Estado 
desarrolladas a largo plazo, en la «larga du-
ración» y de permanencia de determinadas 
tradiciones culturales en la «alta cultura». 
Sin embargo, describir de qué forma estas 
continuidades se mantuvieron supuesta-

14.– Ernest J. Simmons, (ed) Continuity and Change in 
Russian and Soviet Thought, Cambridge, H. U.P, 1955, p. 5 
y ss.

tado y funcionando de acuerdo a las deci-
siones tomadas por el liderazgo del Estado. 
El propio Szamuely consideraba que había 
dos vertientes en la tradición rusa: una, la 
falta de una entidad civil y social autónoma, 
lo cual producía el ansia del gobierno desde 
arriba, por decreto, sea por parte de la auto-
cracia tradicional o bien de sus oponentes 
(Lenin). La otra vertiente que él observaba 
era una tendencia hacia el orden cívico eu-
ropeo, que cada vez iba mostrándose más 
fuerte en la sociedad y que fue abortada por 
Octubre, lo que significaría, en realidad, la 
continuación de la tradición rusa de otra 
forma.

Szamuely sitúa el punto crucial de la di-
vergencia Europa-Asia en la conquista tár-
taro-mongola, a consecuencia de la cual es-
tos pueblos gobernaron Rusia durante 250 
años, justo la época durante la que se esta-
ba produciendo el Renacimiento en Euro-
pa, hecho que impediría la asimilación de 
Rusia al resto del continente. De otro lado 
los tártaros proporcionaron al dividido te-
rritorio ruso una unidad territorial, política 
y social basada en la igualdad ante la su-
misión al Khan: «Se ha dicho [...] que Rusia 
fue conquistada dos veces: primero por el 
ejército mongol y luego por la idea mongo-
la del Estado» [13].

Continuidad y estalinismo

Oponiéndose a las tesis de la continui-
dad, Ernest J. Simmons, uno de los precur-
sores de los estudios de Europa Oriental en 
Estados Unidos, comentaba en un libro ya 
antiguo pero muy revelador del origen y la 
duración del presente debate, que «ciertas 
pautas de comportamiento económico y 
de pensamiento de la Rusia del siglo XIX e, 
incluso, ciertos elementos del populismo, 
han entrado en la corriente de desarrollo 

13.– Szamuely, The Russian Tradition, p. 18.



103Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

José M. FaraldoCambio y continuidad en la Revolución rusa: un debate

las constelaciones de intereses entre unos 
países y otros han dejado de estar concen-
tradas en el interior del antiguo bloque del 
Este y que los pactos y las maniobras den-
tro de la Unión Europea llevan a menudo a 
la formación de coaliciones y grupos muy 
alejados de la propia pertenencia geográfi-
ca. Tampoco intentos regionales como «el 
grupo de Visegrado» han llegado a cuajar. 
Hablar de una «Europa Oriental» es pues, 
un simple lugar común, aunque una cierta 
conciencia de ella se mantenga en aspectos 
incluso anecdóticos, como las votaciones 
del festival de Eurovisión, donde la tenden-
cia del público del Este de Europa es a votar 
a los representantes del antiguo bloque. En 
cualquier caso —y volviendo a las tesis de 
Schmale— sería absurdo disolver la asen-
tada tradición intelectual de preocupación 
por la parte oriental de Europa sin ofrecer 
nada a cambio.

Cabría entonces concluir esta discusión 
afirmando que, aunque —por supuesto— 
«comunismo» y «Europa Oriental» (y, por 
supuesto, «Rusia») no son en ningún caso 
sinónimos, es precisamente la caída de los 
Estados socialistas lo que ha permitido in-
cluir a estos regímenes dentro de una visión 
a mayor largo plazo, de longue durée. Así, 
algunas de las características consideradas 
propias de los Estados socialistas —desde el 
burocratismo hasta la monumentalista pla-
nificación urbana— se han llegado a inscri-
bir en una tradición más antigua, cultural, 
nacional, alejándose así del simple recurso 
a imperativos ideológicos del marxismo ofi-
cial. Es decir: la patente de excepcionalidad 
histórica que a la Revolución de Octubre 
y sus consecuencias se le había otorgado 
hasta 1989 se ha debilitado y el comunis-
mo se ha convertido en un fenómeno vital, 

Gulińska-Jurgiel y Christian Domnitz, Europa im Ostblock. 
Vorstellungen und Diskurse (1945-1991) / Europe in the 
Eastern Bloc. Imaginations and Discourses (1945-1991), 
Böhlau, Colonia, 2008, pp. 23-36.

mente intangibles a lo largo de los siglos 
y cruzando el meridiano de la revolución, 
resulta cuando menos complicado.

El historiador Christian Noack afirmaba 
que se debía considerar como «soviético» 
únicamente a lo que él llamaba «láminas de 
tiempo», determinados fragmentos que no 
necesariamente tienen continuidad y que 
pueden quedar aislados en el pasado [15]. Esta 
afirmación, que es en buena medida banal, 
nos abre la puerta a una comprensión del 
sistema que es más abierta que aquella a 
la que las casi teleológicas explicaciones a 
las que los pro y anticomunistas nos tenían 
acostumbrados. Es decir: fragmentos del 
sistema —como la ideología marxista-leni-
nista— que parecieron en otro tiempo fun-
damentales para entenderlo, pueden haber 
sido solo capas, estratos que no han dejado 
más poso que el del recuerdo histórico y los 
problemas de reparto posterior de la tierra. 
Lo cual implicaría también que muchos de 
estos aspectos del sistema no hubieran sido 
tan profundos como pensaban quienes se 
dejaban llevar por discursos oficiales o des-
cripciones sovietológicas de la época de la 
Guerra Fría.

La larga duración

Esto concuerda con los debates de la 
historiografía centroeuropea acerca de si, 
tras la caída del Muro, podemos seguir ha-
blando de «Europa Oriental». En forma muy 
optimista —pero fundada— el historiador 
vienés Wolfgang Schmale resumía la polé-
mica afirmando en un artículo que Europa 
Oriental «era una región histórica, pero una 
que estaba dejando de existir» [16]. Cierto que 

15.– HistLit 2009-3-039 / Thomas Christian Noack über 
Lahusen y Peter H. Solomon (eds.), What Is Soviet Now? 
Identities, Legacies, Memories, Lit Verlag, Münster, 2008, y 
en H-Soz-u-Kult 14.07.2009.

16.– Wolfgang Schmale, «Osteuropa: Zwischen Ende 
und Neudefinition?», en José M. Faraldo, Paulina 



104 Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

Dossier: A cien años de la Revolución rusa

mente la fase más tormentosa, brutal y a la 
vez original de la experiencia soviética: el 
estalinismo.

La perspectiva rusa

La época de la perestroika y su final vie-
ron surgir en la URSS un debate ante todo 
político al que sin embargo acompañó un 
renovado auge de la investigación histó-
rica, promovida por las nuevas facilidades 
de acceso a los archivos. Se juzgó y se en-
juició y se analizó el régimen soviético y 
su modelo en un tono que, en el interior de 
Rusia, acabó siendo altamente crítico. Se 
comenzaron a contemplar los setenta años 
postrevolucionarios a través del color del 
cristal de la situación contemporánea, esto 
es, la profunda crisis económica rusa de los 
años ochenta y noventa. En ese contexto, 
una de las lamentaciones más repetidas era 
el hecho de que los bolcheviques habían 
«apartado» a Rusia del camino «natural» de 
desarrollo, teniendo en mente, claro, al ca-
pitalismo zarista.

Buena parte de quienes han queri-
do analizar tanto la dictadura estalinista 
como, más en general, todo el edificio que 
sostenía la Unión Soviética, han cargado las 
tintas sobre las «precondiciones sociales», 
económicas, culturales y políticas de la Ru-
sia de los zares [19]. También desde una pers-
pectiva marxista, se ha intentado compren-
der por qué fracasó el ideal de la libertad 
socialista a la hora de realizarse, de llegar 
a ser en la Rusia pos-revolucionaria, aten-
diendo a las dificultades creadas por el pa-
sado ruso. En otros casos, han sido liberales 
quienes han constatado y descrito la falta 
de sociedad civil y burguesía «normal» en 

19.– James H. Billington, El icono y el hacha. Una historia 
interpretativa de la cultura rusa, Madrid, Siglo XXI, 2011 
(original de 1966); Tibor Szamuely, The Russian Tradition, 
Secker & Waarburg, Londres, 1974 y Orlando Figes, El baile 
de Natacha: una historia cultural rusa, Edhasa, 2006.

importantísimo e imprescindible a la hora 
de explicar el siglo XX, pero un fenómeno 
histórico al fin, y como tal, objeto posible 
de investigación científica.

Sheila Fitzpatrick, la principal represen-
tante de los historiadores llamados «revi-
sionistas» de los años setenta resumía los 
primeros debates habidos tras el derrumbe 
del sistema socialista afirmando que hasta 
diciembre de 1991 la Revolución Rusa per-
tenecía a la categoría de revoluciones de 
«nacimiento de una nación» —entendiendo 
esto como aquellas que dejaron tras de sí 
una duradera estructura institucional y na-
cional y constituyeron el foco de un mito 
nacional [17]. A partir de esa fecha, cuando 
parece ser que la nación que nació en Oc-
tubre está muerta, la Revolución tuvo que 
ser reclasificada como un episodio más de 
la larga historia rusa. Hasta qué punto la 
«nación soviética» ha desaparecido o no, 
es discutible, ya que habría que definir pri-
mero que se entiende por dicha nación. Sin 
embargo, nos parece bastante claro que el 
efecto de nation-building que la Revolución 
Rusa produjo fue el responsable de la for-
mación de una serie de nuevas naciones 
—incluyendo la nueva Rusia— que parecen 
establecerse hoy día como suficientemen-
te sólidas [18]. No hay duda en ello: Octubre 
sirvió, entre otras cosas y a la larga, para 
construir una larga serie de naciones-esta-
do donde antes había solo un imperio. Sin 
embargo, esto no nos aclara qué fuera real-

17.– Sheila Fitzpatrick, The Russian Revolution (2ª ed.), 
Oxford University Press, Oxford/Nueva York, 1994, p. 1.

18.– Sobre esto hay ya una amplia bibliografía. Como 
ejemplos: Ronald Grigor Suny, The Revenge of the Past. 
Nationalism, Revolution and the Collapse of the Soviet 
Union, Stanford University Press, Palo Alto, 1993; David 
Brandenberger, National Bolshevism: Stalinist Mass Culture 
and the Formation of Modern Russian National Identity, 
1931-1956, Harvard University Press, Cambridge, 2002; 
Terry Martin, The Affirmative Action Empire. Nations and 
Nationalism in the Soviet Union, 1923—1939, Cornell 
University Press, Ithaca, 2001.



105Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

José M. FaraldoCambio y continuidad en la Revolución rusa: un debate

Aunque historiadores y pseudohistoriado-
res del tipo de Gumilev —el hijo de la poe-
tisa Anna Ajmátova— han aportado toda 
serie de argumentos —a menudo con tintes 
antisemitas— para expulsar al marxismo y 
sus consecuencias del parnaso de la histo-
ria de la nación, lo que parece haber triun-
fado y haber quedado establecido dentro de 
la conciencia general de la población es la 
existencia de una evolución histórica sin 
solución de continuidad [22]. En ella, la Re-

Rossiiskaia Federatsiia: Istoriia odnoi strany? Preryvnost 
i nepreryvnost v Otechestvennoi Istorii XX veka, AIRO-XX, 
Rossia Molodaia, Moscú, 1993.

22.– Elena Müller, «Woher ist das russiche Land 
gekommen? Und wohin soll es gehen? Die inoffizielle 
Geschichtsschreibung im heutigen Russland», en G. Besier y 
K. Stoklosa (eds.), Geschichtsbilder in den postdiktatorischen 
Ländern Europas. Auf der Suche nach historisch-politischen 
Identitäten, Münster, Lit Verlag, 2009, pp. 75-92.

Rusia y que a ello achacan la catástrofe des-
encadenada por la Revolución y a la Revo-
lución misma, como una muestra de la falta 
de condiciones sociales y económicas para 
construir una sociedad liberal y de mercado 
en la Rusia zarista [20]. Estas valoraciones —
políticas, en suma— han ido cediendo paso 
en las historiografías occidentales a trata-
mientos más sobrios.

En la propia Rusia, sin embargo, se ha 
vacilado entre buscar la culpa entre las in-
fluencias occidentales —el marxismo como 
contaminación externa— y la asunción de 
la dictadura soviética en toda su integridad 
como parte de la propia historia rusa [21]. 

20.– Especialmente Orlando Figes, La revolución rusa, 1891-
1924: la tragedia de un pueblo, Barcelona, Edhasa, 2006.

21.– Véase la discusión acerca de las continuidades en V. 
A. Mau y G. A. Bordiugov (eds.), Rossiiskaia Imperiia, SSSR, 

Primero de Mayo de 1918 en Petrogrado (Fuente: The Kathryn and Shelby Cullom Davis Library).



106 Nuestra Historia, 4 (2017), ISSN 2529-9808, pp. 97-106

Dossier: A cien años de la Revolución rusa

 plantea al país es la manera de avanzar des-
de una forma de modernidad que constituye 
un experimento único, distinto y sin paran-
gón histórico, hacia otra forma de moderni-
dad cuyo éxito parece ser mayor» [23]. En de-
finitiva, habría que entender la revolución 
—e incluso el estalinismo— como formas 
radicales de modernización. 

La perspectiva que creo más fructífera 
a la hora de enfrentarse al examen histó-
rico de la revolución de Febrero, al levan-
tamiento bolchevique de Octubre e incluso 
a la «revolución desde arriba» estalinista [24], 
es la de verlas como transformaciones po-
líticas de amplio calado que tenían unos 
amplios objetivos de modernización social 
y económica. La peculiaridad del desarrollo 
posterior a Octubre estaría en su autocon-
ciencia utópica, de búsqueda de un absolu-
to milenarista y universal. Pero pese a ello, 
la revolución rusa no se puede, ni se debe 
entender como un fenómeno aislado, un 
clímax de la historia. Se trata de una más —
si bien con consecuencias internacionales 
extraordinarias— de las transformaciones 
violentas de la modernidad.

23.– Richard Sakwa, «Nuevo autoritarismo: una crítica», 
en: Cuadernos Del Este, N.1, 1990, pp. 51-57

24.– Ilya E. Zelenin, Stalinskaja «revolutsia sverju» poslie 
«vielikogo piereloma» 1930-1939. Politika, osushestvliennie, 
rezultaty, Moscú, Nauka, 2006.

volución de octubre es parte de la historia 
rusa; el estalinismo fue una fase como la de 
Pedro I; la Gran Guerra Patria —como se 
llama en Rusia la II Guerra Mundial— una 
repetición, más heroica si cabe, de la gue-
rra contra Napoleón; y la perestroika un 
acontecimiento lamentable, pero de corta 
duración en la historia del «Imperio». La 
conciencia histórica rusa que se ha conso-
lidado tras la llegada al poder de Vladímir 
Putin (2000) es, pues, una conciencia im-
perial.

El historiador debiera sin embargo inten-
tar contemplar a la URSS como un país nor-
mal y corriente, aunque con una historia ex-
traordinaria, «en lugar de construir teorías 
cada vez más extravagantes sobre el carác-
ter excepcional de Rusia y la URSS». Como 
escribía durante la perestroika Richard 
Sawka, «el hecho de que el modelo económi-
co soviético no parezca funcionar muy bien 
últimamente no es algo que deba imputar-
se al tradicionalismo. La explicación debe 
buscarse en una teoría capaz de compren-
der la singularidad de esta forma ‘desviada’ 
de modernidad. El problema clave que se le




