
162 Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

Con mayor comodidad el fantasma tam-
bién recorrió universidades, ocupó salones 
académicos, se abrió hueco (muchas veces 
a codazos) en algunas facultades y hasta 
fue invitado a intervenir en doctas tribu-
nas. Fue sobre todo en el campo de la Filo-
sofía y los estudios culturales, más que en 

En los últimos siete años el fantasma del 
comunismo ha vuelto a recorrer Europa y el 
mundo. Algunos lo vieron moverse, como 
un espectro sinuoso de pronto rejuvene-
cido, entre los manifestantes de la Plaza 
Tahrir en El Cairo, en las revueltas griegas 
que llevaron a Syriza al gobierno, en el mo-
vimiento Occupy Wall Street de New York o 
entre los acampados del 15M en las plazas 
de España. Con más descaro ya había salido 
a escena en los gobiernos postneoliberales 
de América Latina o en algunas regiones 
de la India y Nepal. Para algunos represen-
taba el retorno del espíritu emancipador, 
«la vuelta de la idea sobre sí misma» esta 
vez depurada de las desviaciones de su ex-
periencia real en el pasado siglo XX. Para 
otros se trataba de un invitado incómodo, 
que no sabían cómo se había colado en la 
fiesta de la nueva democracia. En las filas 
del poder saltaron las alarmas. Los hechi-
ceros más refinados de la tribu desplegaron 
sus consabidos rituales para exorcizar al 
espectro que había abducido a gente com-
prensiblemente indignada por la crisis. Los 
jefes apelaron al miedo de la mayoría para 
arrumbarlos en los márgenes. Los alguaci-
les desplegaron viejos y nuevos repertorios 
punitivos sobre el movimiento mismo de la 
protesta, con la esperanza de que muerto el 
perro se acabase la rabia.

Lecturas

A propósito de la idea de comunismo: 
Una síntesis crítica de la New York 
Conference de 2011

Juan Andrade
Universidad de Extremadura



163Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

A propósito de la idea de comunismo: una síntesis crítica de la New... Juan Andrade Blanco

universidades extranjeras hasta que ello le 
obliga a cuestionarse a sí misma y tan ata-
da todavía a lógicas culturales de la Guerra 
Fría. Más allá de nuestra hermética uni-
versidad, el interés en el debate es mayor 
ahora que en vísperas de las elecciones del 
26J en España vuelve esgrimirse, a modo 
de amenaza, la vuelta del comunismo y sus 
siete plagas.

El libro brinda reflexiones muy sugeren-
tes para el momento que vivimos, aunque 
también evidencia algunas limitaciones. 
Entre lo sugerente está el carácter radical 
y por fin desacomplejado de las reflexiones 
en torno al comunismo, así como un bagaje 
conceptual y argumentativo muy rico y re-
finado. Entre los límites, además de cierto 
exceso de abstracción y autorreferenciali-
dad, cabe subrayar una relativa desvincula-
ción no solo con lo que se ha venido pen-
sando y produciendo desde la economía, la 
sociología, la ciencia política y la historia al 
respecto del comunismo, sino una vincula-
ción escasa de la reflexión sobre la idea de 
comunismo con las luchas sociales y polí-
ticas concretas, históricas, que han tenido 
lugar antes y durante esa reflexión. Resul-
taría necesario trazar esos vínculos para 
que la reflexión y la apuesta por la «idea de 
comunismo» no termine derivando en sim-
ple idealismo.

El primer capítulo del libro lo firma Alain 
Badiou, el influyente filósofo francés alre-
dedor de cuyo pensamiento giran en más 
de un momento el resto de los textos de la 
compilación. Así, quien abre el libro tam-
bién lo atraviesa, al menos, como punto de 
referencia común o, visto con cierta pers-
pectiva, a modo de nexo, hilo argumental o 
motivo de homenaje. No en vano, si el libro 
lleva por Título «La idea de comunismo» lo 
es en referencia, consciente o inconscien-
te, al esfuerzo teórico realizado por Badiou 
a la hora de considerar el comunismo so-
bre todo como una idea. De este impulso, 

el de las ciencias sociales, donde el fantas-
ma se prodigó con atrevimiento, quizá por 
la fuerza misma de la idea de comunismo, 
quizá por la frescura y el tino de sus por-
tavoces, quizá porque una idea, por sí sola, 
suele resultar inofensiva. 

Sobre La idea de comunismo trata el li-
bro colectivo editado por el filósofo eslove-
no Slavoj Žižek y publicado en España por 
AKAL en 2013 [1]. El libro recoge los textos 
de las conferencias que varios pensadores, 
sobre todo filósofos europeos y america-
nos, impartieron en el Congreso que bajo 
ese título se celebró en la Universidad Coo-
per Union de Nueva York entre el 14 y el 16 
de octubre de 2011. Este congreso fue el 
colofón a otros dos, uno celebrado en Lon-
dres en 2009 y otro en Berlín en 2010, don-
de se abogó por un «nuevo comienzo para 
el comunismo». Lo sorprendente de estos 
eventos fue la coincidencia de tres hechos. 
Primero, que situaran en el epígrafe y en el 
centro de debate, con una voluntad reivin-
dicativa a la par que crítica, la idea y el pro-
yecto político del comunismo. La segunda, 
que los congresos se hicieran en las grandes 
capitales del mundo occidental y conta-
ran con varias figuras ya muy destacadas o 
emergentes en el ámbito del pensamiento. 
La tercera, que la asistencia se desbordase 
tanto en cantidad como en entusiasmo. 

Avanzado el ciclo político que se abrió 
con la crisis económica de 2008, resulta 
oportuno que en este primer número de la 
revista Nuestra Historia nos detengamos 
en lo que se ha venido pensado reciente-
mente en torno a la idea de comunismo. El 
detenimiento es más necesario si se tiene 
en cuenta el escaso eco que este debate, de 
amplio alcance en universidades america-
nas y europeas, ha tenido en la universidad 
de nuestro país, tan dada a mirarse en las 

1.— Slavoj Žižek (ed.), La idea de comunismo. The New York 
Conference (2011), Madrid, Akal, 2013. 



164

Lecturas

Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

el pueblo ruso como un antagonismo que 
afrontar mediante el terror. El terror logró 
una unidad popular muy débil, basada en el 
miedo y la pasividad de mucha gente. Sote-
rró, por tanto, un problema destinado a re-
gresar. El terror no resultó ser una solución 
al problema por ser la supresión del proble-
ma mismo. Frente a esto Badiou recuerda 
que la esencia de la política verdaderamen-
te comunista no está orientada por «la des-
trucción de un enemigo», sino por la «re-
solución positiva de las contradicciones del 
pueblo» [4]. Aquí sin duda, tanto en la idea 
como en la jerga, resuenan los ecos del pa-
sado maoísta de Badiou. Para resolver esas 
contradicciones la acción política comunis-
ta debe orientarse a la construcción de una 
nueva configuración colectiva.

El recurso al terror no solo fue la res-
puesta a un contexto inicialmente hos-
til que no se supo gestionar desde la idea 
comunista, sino que fue también el resul-
tado de aspirar erróneamente a competir 
con el enemigo en sus mismos términos, 
dicho en abierta alusión a la cultura pro-
ductivista, desarrollista, tecno–cientificis-
ta y progresista que se apropió pronto de 
la revolución del 17 — más intensamente 
en los planes quinquenales del estalinis-
mo — y no la abandonó nunca. Hacer eso 
desde el comunismo implicaba hacerlo con 
terror y hacerlo al final mal, porque com-
petir con el tiempo capitalista de la domi-
nación y las urgencias implicaba necesaria-
mente reproducirlo y reproducirlo además 
en condiciones asimétricas con respecto al 
capitalismo. En consecuencia, el terror, le-
jos de derivarse necesariamente de la idea 
comunista vino, según Badiou, de parasitar 
la lógica de su enemigo [5].

Badiou plantea que la acción política co-
munista debe consistir en la construcción 

4.— A. Badiou, ibídem.

5.— A. Badiou, p. 17.

y también de sus abusos, procede en cier-
ta medida el «giro idealista» del llamado 
«nuevo comunismo», tal como reconocen 
en varios momentos del libro algunos de 
los filósofos que lo suscriben y tal como se 
corrobora cuando uno avanza en la lectura. 

Badiou reflexiona en este capítulo sobre 
«La idea comunista y la cuestión del Te-
rror», entendiendo por terror el recurso a 
medidas políticas y judiciales excepcional-
mente violentas en su alcance e intensidad. 
En este sentido, el comunismo ha estado 
históricamente vinculado a cuatro formas 
de violencia: la orientada a la conquista 
del poder, la orientada a la destrucción de 
los vestigios del viejo mundo, la empleada 
para la construcción del nuevo y la violen-
cia desatada en el interior del partido y el 
Estado obreros. Esta vinculación ha sido 
afrontada desde la perspectiva comunista 
también de cuatro maneras distintas. El te-
rror se ha considerado 1) pura propaganda 
enemiga, 2) el precio a pagar por el triun-
fo de la idea, 3) la respuesta necesaria a 
unas condiciones hostiles hoy por fortuna 
en extinción o 4) una realidad histórica en 
ningún caso necesariamente derivada de la 
idea comunista, más bien una desviación 
errática de esta. El debate hoy, dice Badiou, 
debería girar alrededor de estas dos últimas 
consideraciones [2]. 

En su opinión, la guerra feroz declarada 
por el enemigo blanco, la incertidumbre, la 
ignorancia y el miedo constante a la trai-
ción produjeron durante la revolución del 
17 un ambiente del que surgió en las filas 
del comunismo «una subjetividad política 
construida por un imperativo superyoico y 
una ansiedad crónica» [3]. Esta subjetividad 
erró a la hora de concebir el gran proble-
ma de las contradicciones que se daban en 

2.— Alain Badiou, «La idea comunista y la cuestión del 
Terror», en Slavoj Žižek (ed.), pp. 8–11. 

3.— A. Badiou, p. 14. 



165Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

A propósito de la idea de comunismo: una síntesis crítica de la New... Juan Andrade Blanco

imaginaria [9]», como la nación o la raza. 
Llegado a este punto Balibar reflexiona 
sobre la posibilidad de la construcción de 
un «nosotros» frente a ese individualismo 
y esas comunidades imaginarias. Para Bali-
bar la construcción de ese «nosotros comu-
nista» debe moverse entre las coordenadas 
de una forma de pensar y obrar específicas. 
El rasgo más específico de este pensar es la 
anticipación del futuro en el presente, es 
decir, un intento por «proyectar la imagi-
nación política en el ejercicio racional del 
entendimiento» [10]. 

A propósito de este concepto de antici-
pación o imaginación política, Balibar re-
flexiona sobre dos líneas de pensamiento 
muy polarizadas en «el nuevo comunismo», 
la de Slavoj Žižek y la de Toni Negri. Para 
el primero esta «imaginación» comunista 
debe proyectarse en un acto político subli-
me y decisionista basado en la pérdida del 
miedo a las consecuencias de una apuesta 
radical por la posibilidad de igualdad y jus-
ticia, un acto que necesitará de la transgre-
sión de la democracia realmente existente, 
tanto de su idea como de su forma jurídico–
constitucional. Para Negri esa anticipación 
ya se está dando por empuje de unas fuer-
zas productivas que rompen con las formas 
vigentes de propiedad y control, abriendo 
espacios autónomos de producción coope-
rativa que anticipan ya la futura sociedad 
de los comunes. Se trata de un debate que 
evoca el largo debate en la tradición mar-
xista entre la primacía dada a la acción po-
lítica subjetiva o las esperanzas cifradas en 
el desarrollo de las contradicciones objeti-
vas de la esfera de la producción, pero que 
no se agota en él. Balibar lo glosa mostran-
do, a su entender, las limitaciones de am-

9.— No confundir con el concepto «Comunidades 
imaginadas» de Benedic Anderson. 

10.— E. Balibar, p. 33. 

de un nuevo orden colectivo «bajo el signo 
del poder de la idea». Esa politización del 
pueblo no se puede hacer con terror, sino 
por medio de un movimiento de toma u 
ocupación del poder que levante «sus pro-
pios lugares y su tiempo propio». ¿Dón-
de están esos lugares y cómo discurre ese 
tiempo? Desde su idea de comunismo Ba-
diou evocaba el Mayo del 68 e invocaba los 
movimientos la Plaza Tahrir y Occupy Wall 
Street [6].

El segundo texto es de Étienne Balibar, 
discípulo y mano derecha de Louis Althus-
ser y uno de sus albaceas testamentarios 
que mejor ha sabido reciclarse. Lleva por 
título «El comunismo como compromiso, 
imaginación y política». Balibar arranca de-
nunciando la idea de comunismo sin suje-
to como una contradicción performativa y 
cifrando la existencia del sujeto comunista 
en su compromiso con una idea que tam-
bién es un ideal [7]. La especificidad de esta 
idea e ideal comunistas radica en la volun-
tad de cambiar el mundo social para cam-
biar al hombre. Según Balibar, esta aspi-
ración necesita de un sujeto autónomo, es 
decir, de una reflexión y autointerpelación 
del sujeto, pues para cambiar el mundo y 
cambiar con ello al hombre el sujeto comu-
nista debe emanciparse previamente de las 
determinaciones del mundo que habita [8]. 

Este compromiso con la idea comunis-
ta solo puede levantarse en común, desde 
una comunidad que se talla contra el indi-
vidualismo extremo del capitalismo, donde 
la desprotección del individuo frente a la 
competitividad y la soledad se compensa 
con la inclusión precaria en el consumo y 
la pertenencia a una poderosa «comunidad 

6.— A. Badiou, pp. 19 y 20.

7.— Étienne Balibar, «El comunismo como compromiso, 
imaginación y política», en Slavoj Žižek (ed), p. 24. 

8.— E. Balibar, pp. 27 y 28. 



166

Lecturas

Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

religioso» que constata en pensadores ra-
dicales situados a derecha e izquierda. En 
el caso de la izquierda saca a colación las 
frecuentes reivindicaciones de la figura de 
San Pablo por parte de Badiou y Žižek, o de 
San Francisco por parte de Negri, en ambos 
casos como ejemplos militantes resignifi-
cables desde el comunismo. Más allá de es-
tos ejemplos metafóricos Bostell considera 
contraproducente la propuesta de Žižek 
— pese a sus simpatías hacia el autor — de 
recuperar la pulsión revolucionaria y profé-
tica del cristianismo previa inversión mate-
rialista [13]. La línea argumental de Bosteels 
pivota sobre la idea que Marx desarrolló en 
La cuestión judía, según la cual «la política 
moderna encarnada en el denominado Es-
tado secular racional sigue cimentada en 
la permanencia de una forma de subjetivi-
dad que es profundamente cristiana» [14] y, 
huelga decir, opresiva. A este planteamien-
to marxiano Bosteels suma la archiconoci-
da tesis de Weber sobre el protestantismo 
como ideología funcional al despliegue del 
capitalismo y la más reciente de León Ro-
zitchner, el psicoanalista argentino, para 
quien esa funcionalidad radica no ya en el 
protestantismo, sino en su mismo núcleo 
cristiano, concretamente en su forma de 
conjugar el terror y la gracia (la guerra y la 
paz) en una misma subjetividad reprimida. 
Para Bosteels la función de la filosofía debe 
consistir, precisamente, en disolver los es-
pacios de pensamiento donde esa matriz 
cristiana se asienta [15].

Susan Buc–Morss escribe en el capítulo 
IV «Una ética de lo comun[ista]». Plantea 
que la política comunista no es una onto-
logía y que, por tanto, la ética de lo común 
no puede concebirse a partir de su adecua-

13.— Bruno Boostels, «Sobre la cuestión cristiana», en 
Slavoj Žižek (ed.), pp. 61 y 62.

14.— B. Boostels, p. 58.

15.— B. Boostels, p. 70.

bos planteamientos [11].
El texto termina con una reflexión acer-

ca de la especificidad de la práctica comu-
nista, acerca de la especificidad del «com-
promiso» de los comunistas. En su opinión, 
este debe huir de cualquier actitud quie-
tista y buscar el «ángulo» desde el que «in-
tensificar las contradicciones» que se van 
abriendo entre los distintos movimientos 
emancipadores, al objeto de servir de nexo 
entre ellos en una perspectiva radicaliza-
dora. Par ello, los comunistas, lejos em-
peñarse en crear sus organizaciones espe-
cíficas, deberían caracterizarse por ser, en 
términos de Fredric Jameson, «mediadores 
evanescentes», militantes cuya eficacia de-
pende muchas veces de su propia invisibili-
dad dentro de las organizaciones en las que 
participan [12]. 

El texto de Balibar es realmente fres-
co, pero al final del mismo se echa en fal-
ta remitir este filosofar sobre la práctica y 
el pensamiento de la práctica comunistas 
a todo un caudal histórico de experiencias 
militantes concretas, como «el entrismo», 
«las corrientes de opinión», «la interven-
ción de cuadros políticos en organizacio-
nes de masas», etc., o bien a teorizaciones 
hechas hace mucho, tales como la noción 
gramsciana de construcción del «parti-
do orgánico». Con mayor o menor éxito la 
práctica que propugna Balibar ya se ha pen-
sado o realizado en algún momento. Quizá 
esta anticipación del futuro en el presente 
en la que insiste Balibar debería considerar 
para su mayor consistencia parte de las ex-
periencias políticas, de las experiencias po-
líticas concretas, de la tradición histórica 
del movimiento real. 

«Sobre la cuestión cristiana» reflexiona 
en el capítulo III Bruno Bosteels. Lo hace 
desde una actitud preventiva hacia «el giro 

11.— E. Balibar, pp. 34–45.

12.— E. Balibar, pp. 46–48.



167Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

A propósito de la idea de comunismo: una síntesis crítica de la New... Juan Andrade Blanco

en cuya obra rendía culto estético a la de-
rrota de los de abajo con un discurso me-
lancólico muy adaptado a los gustos de las 
clases medias progresistas de la Alemania 
de entreguerras. Eso es a lo que Benajamin 
llamaba «melancolía de izquierda». Según 
Benjamin, Kästner era el prototipo de in-
telectual presto a sublimar la pulsión revo-
lucionaria en una moda intelectual, en un 
producto inofensivo destinado al mercado 
cultural [19]. 

En ese momento del libro se echa en 
falta que la autora de un texto tan lúcido 
no vuelva esa mirada crítica sobre sí mis-
ma y contemple la posibilidad de que este 
libro pueda convertirse en un producto de 
consumo parecido, habida cuenta de la ex-
traordinaria capacidad que tiene el mer-
cado universitario a la hora de reducir el 
valor de uso de los textos revolucionarios a 
puro valor de cambio, a una mercancía cuyo 
consumo pueda estar orientado, más que a 
subvertir el orden social, a lograr un signo 
de distinción dentro de él. La pregunta mu-
cho más autocrítica y autocuestionadora 
que Jodi Dean, y con ella el resto de los au-
tores, podrían hacerse es si el grado de abs-
tracción de sus trabajos, su léxico a veces 
autorreferencial, su propia formalidad y los 
límites de su virtualidad política, los lími-
tes de su proyección práctica, no pudieran 
estar ayudando a ello. En cualquier caso, de 
todo los autores del libro Jodi Dean es la que 
se más se aproxima a este auto–cuestiona-
miento, al plantear que lo que ahora abun-
da en la izquierda es «una multiplicidad de 
prácticas y modelos que circulan dentro de 
un proyecto teórico–académico más am-
plio que a su vez ha quedado ya subsumido 
dentro del capitalismo comunicativo» [20]. 
En el resto de los trabajos del libro, tan su-

19.— Jodi Dean, «Deseo comunista», en Slavoj Žižek (ed.), 
pp. 100–103. 

20.— J. Dean, p. 114.

ción a una supuesta esencia del ser social. 
En lugar de eso Buc–Morss apuesta por 
cambiar el enfoque, concibiendo la histo-
ria como el «reino de la libertad humana» y 
el acontecimiento como algo imprevisible 
que posibilita «el surgimiento de lo radical-
mente nuevo». La noción de acontecimien-
to — como resulta obvio y señala la propia 
Buc–Morss — tiene la autoria de Badiou. 
Esta concepción la complementa con otro 
enfoque pragmático inspirado en Lacan, 
por el cual lo que quiebra el curso inercial 
del pensamiento no es la verdad sino la ac-
ción social, una acción que, a su vez, revela 
como verdad la posibilidad de la libertad 
huma. A este doble enfoque convergente lo 
llama Buc–Morss «pragmática de lo súbita-
mente posible» y en ella, dice, debe cimen-
tarse «la ética de lo común» [16]. 

En el acontecimiento imprevisible, nos 
dice Buc–Morss, la gente rompe sus há-
bitos, se eleva sobre sí misma, genera una 
oleada de solidaridad y se teje un nuevo 
sentimiento de unidad humana no en torno 
a lo que uno es (nación, raza), sino en torno 
a lo que uno hace al objeto de promover un 
cambio. En esa «capacidad para actuar en 
común radica verdaderamente la posibili-
dad de una ética de lo común» [17]. Pero para 
obrar en común y levantar esa ética de lo 
común se necesita construir nuevos espa-
cios y nuevos tiempos. También Buc–Morss 
los visualizaba estos espacios en la Plaza 
Tahrir de El Cairo y en la ocupación de Wall 
Street. Desde ellos habría que procurar una 
ralentización del tiempo que permitiera 
hacer las cosas de otra manera [18]. 

En el V Capítulo, «Deseo comunista», 
Jodi Dean sintoniza con la incisiva crítica 
de Walter Benjamin al poeta Erich Kästner, 

16.— Susan Buck–Morss, «Una ética de lo común (ista)», en 
Slavoj Žižek, (ed.), pp. 73–81. 

17.— S. Buck–Morss, p. 84.

18.— S. Buck–Morss, pp. 97 y 98. 



168

Lecturas

Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

carse desde la perspectiva del deseo. Ese 
deseo se puede considerar un deseo comu-
nista cuando se expresa colectivamente y 
cuando expresa un deseo de ser colectivi-
dad, cuando expresa «un nosotros». Tam-
bién cuando nombra y denuncia un «hia-
to»: la existencia de una sociedad escindida 
entre una mayoría expropiada y una mino-
ría expropiadora [23]. En su opinión, ambas 
condiciones se cumplieron en el caso de las 
ocupaciones de Wall Street, concretamente 
en su eslogan somos el 99%. El eslogan afir-
maba una colectividad que no estaba unifi-
cada por una identidad sustancial (la raza 
o la nacionalidad), sino por un nosotros, el 
99%, escindido de la minoría expropiadora, 
el 1%. Ese eslogan borraba las diferencias 
dentro de ese 99% y las subrayaba con res-
pecto al 1%, permitiendo la construcción 
de «un nosotros». Al subrayar ese hiato en 
la sociedad el eslogan expresaba también 
un deseo colectivo de igualdad y justicia [24]. 

El capítulo VI resulta el más atrevido de 
todos, por la rotundidad con que sostiene 
una tesis hace mucho descartada por dis-
tintas tradiciones marxistas y porque ob-
viamente un artículo de veinte páginas 
no resulta suficiente para rehabilitarla. Su 
autor es Adrian Johnston y se titula «Del 
socialismo científico a la ciencia socialis-
ta: pasado y presente de la Naturdialektik». 
Apelando al trabajo en los ochenta de algu-
nos biólogos de la universidad de Harvard, 
a la teoría del emergentismo, a la filosofía 
de Hegel y a la lectura de varios filósofos 
políticos más recientes, Johnston reivindi-
ca una recuperación del núcleo central de 
la «dialéctica de la naturaleza» de Engels 
como condición necesaria para una rees-
timación del marxismo como ciencia. Es 
decir, la idea central del artículo es que re-
sulta posible construir una teoría y un mé-

23.— J. Dean, p. 125. 

24.— J. Dean, p. 128.

gerentes, sofisticados y críticos, se echa en 
falta que los autores no apliquen sus inte-
resantes teorías acerca de la construcción 
de los productos de la conciencia al propio 
producto que ellos nos ofrecen. 

Dean analiza también las tesis freudia-
nas de Wendy L. Brown sobre la «melanco-
lía en la izquierda». Si el duelo es el proceso 
de asimilación de la pérdida de un objeto, la 
melancolía es la ansiedad por una pérdida 
no asumida o ni siquiera identificada. ¿Qué 
pérdida no asumida ni identificada es esta 
en el caso de la izquierda? Para Brown la 
pérdida de «la promesa de que el análisis y 
el compromiso de izquierdas ofrecería a sus 
partidarios una vía clara y segura para lo 
bueno, lo justo y lo verdadero» [21]. Sin em-
bargo, Jodi Dean afirma que en cualquiera 
de sus acepciones la melancolía ha dejado 
de conformar la estructura del deseo de la 
izquierda. Como ejemplo de ello señala el 
resurgir de los movimientos en América 
Latina, en Plaza Tahrir o Wall Street y la 
masiva y entusiasta acogida de los congre-
sos sobre el comunismo [22]. El gran debate 
que no se aborda abiertamente en el libro 
por ninguno de los autores, aunque Dean 
es la única que precisamente lo sugiera, es 
el de en qué medida esta reactivación de la 
idea de comunismo en el ámbito del pen-
samiento académico es representativa de la 
reactivación de la idea en el pensamiento 
de la gente e incluso de los militantes de los 
movimientos sociales. Si la respuesta fuera 
negativa, el debate debería girar, a mi modo 
de ver, no tanto en torno a las supuestas 
limitaciones ideológicas del movimiento, 
como a la de un pensamiento académico 
que quizá se haya alienado con respecto a 
él. 

La tesis central de Jodi Dean es que esa 
reactivación del comunismo puede expli-

21.— J. Dean, p. 107 y 108. 

22.— J. Dean, p. 115. 



169Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

A propósito de la idea de comunismo: una síntesis crítica de la New... Juan Andrade Blanco

diferencia de la gente [28].
Con el concepto «anamnesis metacríti-

ca» Ruda se refiere a la necesidad de realizar 
un profundo esfuerzo filosófico que tome 
del idealismo, bajo condiciones materialis-
tas, la idea de «verdades» [29]. Esa tarea filo-
sófica no es idealista sin más, nos dice, en 
la medida que, al afirmarse a sí misma, afir-
ma las verdades por las que está condicio-
nada, verdades históricamente específicas 
procedentes de prácticas extra–filosóficas, 
de prácticas, la mayor parte de las veces, 
políticas. Ese filosofar afirma una libertad 
anatural y la posibilidad de vivir bajo una 
idea que afirma la «posibilidad imposible 
de la existencia de la política, es decir, del 
comunismo» [30].La verdad es que cuando 
una termina de leer el texto de Ruda tiene 
la sensación de haber asistido a un ejercicio 
argumentativo sugerente, pero demasiado 
formal, hermético, autorreferencial y al fi-
nal tautológico. 

El capítulo VIII es el más claro, directo, 
breve y propositivo de todos. Parece dis-
puesto en ese orden a propósito, para ali-
viar la densidad acumulada en el capítulo 
anterior, para coger aire antes de llegar al 
último. Más allá de su claridad, su valor no 
radica tanto en la novedad de las propues-
tas como en la síntesis útil que ofrece de 
propuestas e interrogantes que la izquierda 
venía planteando con anterioridad a esta 
reactivación de la idea de comunismo. El 
capítulo lo escribe Emmanuel Terray y lleva 
por título «El comunismo en el presente». 

Terray arranca subrayando una contra-
dicción manifiesta — fruto de su carácter 
dialéctico — de la propuesta comunista: la 
contradicción abierta entre el mundo que 
se persigue, una sociedad sin clases y en 
consecuencia sin necesidad de Estado, y el 

28.— F. Ruda, p. 191. 

29.— F. Ruda, 216.

30.— F. Ruda, 217. 

todo dialécticos para la explicación de los 
fenómenos de la naturaleza similar y pa-
ralelo a la teoría y el método construidos 
para explicar los comportamientos sociales 
y que de ello va a depender el rearme po-
lítico del marxismo para hacer frente tam-
bién a la ideología científico–tecnocrática 
dominante [25]. El texto es interesante en el 
sentido que incita a pensar en tesis hace 
mucho (y por muchos) descartadas. El ries-
go — aunque de ello también pueda surgir 
un aprendizaje — es que las pensemos de 
nuevo para tener que volver a descartarlas. 

El capítulo VII lleva por título «Recordar 
lo imposible: para una anamnesis metacrí-
tica del comunismo». Su autor, Frank Ruda, 
parte de la consideración del comunismo 
como «un imposible» dentro del pensa-
miento y el sentido común dominantes y, 
por tanto, de la consideración de la cate-
goría de «lo posible» como un instrumento 
de opresión en la actualidad [26]. A partir de 
reflexiones muy formales, deduce que la or-
ganización de la idea comunista no puede 
concebirse como una ampliación gradual 
de lo posible. En su artículo Ruda acuña dos 
conceptos muy sugerentes: «el humanismo 
animal» y la «anamnesis metacrítica». Con 
el primer concepto se refiera a la forma de 
vida que produce el capitalismo: una «vida 
subjetivamente empobrecida» aun cuando 
pueda ser una vida «objetivamente acomo-
dada», en última instancia, «una vida sin 
una idea», «una vida sin pensamiento» [27]. 
El autor lo atribuye sobre todo a la ex-
traordinaria capacidad del capitalismo y la 
democracia parlamentaria para producir, 
organizar y administrar a gran escala la in-

25.— Adrian Johnston, «Del socialismo científico a la 
ciencia socialista: pasado y presente de la Naturdialektik», 
en Slavoj Žižek (ed.), 133–176. 

26.— Frank Ruda, «Recordar lo imposible: para una 
anamnesis metacrítica del comunismo», en Slavoj Žižek 
(ed.), pp. 177–181. 

27.— F. Ruda, pp. 186–188.



170

Lecturas

Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

maría la participación de profesionales y 
usuarios en su gestión. Frente a los riesgos 
de la tecnocracia y la burocratización en el 
socialismo, reivindica una «descentraliza-
ción máxima» y una mejora e incremento 
del «principio de subsidiaridad», en virtud 
del cual nada de lo que se decida en los ni-
veles superiores no pueda decidirse en los 
inferiores [33]. Junto a eso plantea toda una 
batería de medidas políticas: garantías para 
la independencia de los principales medios 
de comunicación, fortalecimiento de las li-
bertades individuales o independencia de 
la autoridad judicial. 

Terray no se engaña y reconoce que el 
intento de poner en marcha estas medidas 
se hará en un entorno realmente hostil, que 
reavivará los debates entre la revolución 
mundial y el socialismo en un solo país. 
Sorprende al respecto que el pensador no 
sea capaz de pensar futuros problemas más 
allá de categorías tan remotas. En cualquier 
caso, nos dice, por muchos avances que 
puedan darse, la nueva sociedad en cons-
trucción no será una sociedad en armonía, 
sino una sociedad conflictiva «entre los 
partidarios del orden y los partidarios del 
movimiento» [34]. Incluso la sociedad comu-
nista no será una sociedad con ausencia de 
conflicto, se trataría, incluso, una sociedad 
con derecha e izquierda. Lo que del comu-
nismo cabe esperar, nos dice Terray, no es 
la supresión de los conflictos, sino el sur-
gimiento de «una sociedad capaz de decidir 
libre y conscientemente su destino» [35]. 

El libro se cierra con un texto, como 
siempre provocador y muy fresco, de Slavoj 
Žižek, promotor del encuentro y editor de la 
compilación. Lleva por título «Respuestas 
sin preguntas». De todos los trabajos com-
pilados, el de Žižek es el que más páginas 

33.— E. Terray, p. 224. 

34.— E. Terray, p. 226.

35.— E. Terray, Ibídem. 

medio empleado para construirla, el Esta-
do. Ante la constatación a su entender his-
tórica de que no hay ninguna institución 
que luche por su propia desaparición, Te-
rray advierte, habida cuenta de la experien-
cia del socialismo real, de los peligros que 
en la construcción del socialismo entraña 
la expansión del Estado [31]. Precisamente, 
es a partir de su valoración de esta expe-
riencia que Terray va lanzado una serie de 
interrogantes y propuestas generales, que, 
en su opinión, se deberían tener en cuenta 
a la hora de construir un socialismo nue-
vo. Así, habla de la necesidad de conjugar 
la propiedad estatal con otras formas de 
propiedad municipal o cooperativa. Tam-
bién se interroga sobre qué parte de la ac-
tividad económica debería dejarse a la pla-
nificación y qué otra a la competitividad y 
el mercado. Se pregunta qué parte de los 
beneficios debería destinarse al consumo y 
qué parte ahorrarse o invertirse. O en qué 
medida el Estado debe conjugar en la pla-
nificación económica las decisiones vincu-
lantes con el despliegue de incentivos [32]. 

Una idea central del texto es, como no 
podría ser de otro modo, la de expandir la 
democracia al ámbito del trabajo, propues-
ta que Terray remite sin más precisión a las 
ideas clásicas de la autogestión y forma-
ción de consejos obreros. Contempla tam-
bién la necesidad de debatir los criterios y 
los límites que se deberían tener en cuenta 
a la hora de aceptar en esta sociedad so-
cialista variaciones salariales, con lo cual 
viene a sugerir que se darían o que en su 
opinión deberían darse. Terray propone lle-
var a cabo una enorme tarea imaginativa de 
cara a expandir la democracia a todos los 
ámbitos de la vida: la familia, la escuela, la 
salud, los servicios públicos, lo que recla-

31.— Emmanuel Terray, «El comunismo en el presente», en 
Slavoj Žižek (ed.), p. 221. 

32.— E. Terray, pp. 222 y 223.



171Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

A propósito de la idea de comunismo: una síntesis crítica de la New... Juan Andrade Blanco

similitudes formales, como la de atribuir 
al enemigo rasgos que se excluyen mutua-
mente: «la conspiración bolchevique–plu-
tocrática–judía», en el caso de los nazis; «el 
marxismo–multiculturalismo–islamismo», 
en el caso de Breivik y la extrema derecha 
actual [36]. El atentado de Breivik llevaba 
hasta sus últimas consecuencias el discurso 
no solo de la extrema derecha radical, sino 
de la derecha conservadora, según el cual la 
crisis de Europa es resultado del desprecio 
a su propia identidad, pero sobre todo de 
la tolerancia hacia otras identidades inva-
sivas. Efectivamente, las víctimas de aquel 
ataque no fueron ni la comunidad islámica, 
ni un grupo de inmigrantes, ni siquiera una 
organización revolucionaria de la izquierda 
radical. Fueron jóvenes socialdemócratas 
blancos comprensivos con el enemigo, y, 
por tanto, aún más peligrosos [37]. En el dis-
curso de Breivik también se daba un apa-
rente alivio de los componentes raciales 

36.— Slavoj Žižek, «Respuestas sin preguntas», en Slavoj 
Žižek (ed.), pp. 228 y 229. 

37.— S. Žižek, pp. 229–231. 

destina a analizar de forma concreta acon-
tecimientos concretos de los últimos años. 
De ahí que su propuesta política final sea 
también la más leninista de todas. Es una 
tendencia recurrente que los filósofos con-
solidados se sientan más sueltos y seguros 
a la hora de referirse a la cotidianidad y a la 
hora de referirse a ella con un lenguaje más 
natural o metafórico, mientras que quienes 
siguen su rastro traten de rehuirla hacien-
do uso de un pensamiento más críptico y 
formalizado. Algo de eso puede percibirse 
también en el libro, dicho sea en beneficio 
sobre todo Žižek. 

El filósofo esloveno arranca el texto re-
flexionando sobre tres acontecimientos de 
distintas naturaleza y significados políticos 
contrarios o antagónicos: el atentado te-
rrorista en Noruega contra una convención 
de jóvenes socialdemócratas que en julio 
de 2011 perpetró el ultraderechista Anders 
Breivik, los disturbios que tuvieron lugar en 
agosto de ese año en las barriadas más de-
pauperadas de Londres y los movimientos 
de protesta en Plaza Tahrir, Grecia y Wall 
Street. La respuesta racista a la crisis del 
modelo capitalista europeo, la reacción na-
tural y nihilista de los sectores más casti-
gados y la respuesta potencialmente eman-
cipadora. El interés de los análisis de Žižek 
radica en ver estos acontecimientos desde 
un punto de vista distinto a como habitual-
mente se ven, no ya desde la derecha, sino 
también desde las distintas izquierdas. 

El atentado de Breivik en Noruega venía 
a ser, nos dice Žižek, la expresión extrema 
de toda una tendencia al alza en Europa, 
consistente en atribuir la crisis del conti-
nente a la amenaza del multiculturalismo y 
la emigración. Ello pasaba por construir «un 
mapa cognitivo» tan simple y eficaz como 
aquel que construyeron los nazis a la hora 
convertir a los judíos en el chivo expiatorio 
de la crisis de su tiempo. Entre ambos ma-
pas cognitivos, cuenta Žižek, se aprecian 

El filósofo esloveno Slajov Žižek, coordinador 
de la obra.



172

Lecturas

Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

sis, Žižek habla de los movimientos en Pla-
za Tahrir, Wall Street y Grecia, los aconteci-
mientos históricos, como venimos viendo, 
a los que aluden casi todos los textos del 
libro. De estos movimientos destaca su po-
tencial emancipador. Pero para actualizar 
esa potencia, dice Žižek, son necesarias al 
menos tres cosas más. 

En primer lugar, hace falta una reconfi-
guración de la tétrada pueblo–movimien-
to— partido–líder. Žižek subraya la fuerza 
de los movimientos como movimientos de 
protestas, pero también sus limitaciones 
a la hora de actuar en torno a un objetivo, 
porque ni el pueblo, ni siquiera el movi-
miento, saben lo que realmente quieren. 
Para eso necesitan de lo que Žižek llama, 
provocativamente, «un amo», es decir, un 
partido y de un líder [40]. Hasta aquí, puro 
marxismo–leninismo de manual. La pecu-
liaridad de Žižek radica en concebir al par-
tido no como el depositario de la conciencia 
avanzada del pueblo (el partido tampoco 
sabe lo que quiere), ni mucho menos como 
el portador de un saber positivo infalible o 
generalmente acertado, sino como el mar-
co en el que desarrollar una forma de saber 
necesaria para emprender un proceso de 
cambio, porque, por equivocado que pueda 
estar en un momento determinado— y el 
partido suele estarlo con mucha frecuen-
cia — es una forma de saber vinculada a un 
sujeto político colectivo dentro del cual se 
puede rectificar. Pero además del partido, 
dice Žižek, hay que salvar de alguna forma 
el abismo entre el pueblo y sus formas or-
ganizadas y este no se salva aproximando el 
pueblo a sus organizaciones, sino mediante 
la unidad que, por paradójico que resulte, 
ofrece un líder, un líder del partido que es, 
ante todo, un líder del pueblo [41].

En segundo lugar, el movimiento tiene 

40.— S. Žižek, p. 244. 

41.— S. Žižek, p. 244 y 245. 

en beneficio de los culturales, una empatía 
con los judíos que estaba aplicando mano 
dura contra los islamistas. De nuevo, nos 
recuerda Žižek, se trata de un ejemplo a ni-
vel particular de la fascinación de la dere-
cha tradicionalmente antisemita de EEUU 
y Europa hacia la política exterior, y sobre 
todo interior, del Estado de Israel. A este 
respecto Žižek subraya la tendencia suici-
da del sionismo actual, feroz enemigo de la 
progresía multiculturalista que cuestiona 
la política del Estado de Israel, por una par-
te, y bien hermanado, por otra, con una de-
recha europea tradicionalmente antisemita 
que terminará por devorarlo [38]. 

A propósito de los disturbios en los ba-
rrios de Londres en agosto de 2011, Žižek 
arremete contra las lecturas dominantes 
que se hicieron a derecha y a izquierda. La 
primera pedía mano dura ante lo que en-
tendía como intolerables actos vandálicos. 
La segunda miraba con paternalismo los 
acontecimientos atribuyéndolos simple-
mente a la situación de miseria y despro-
tección que se vivía en los barrios. Para 
Žižek la izquierda acomodada que pensaba 
sobre ello — que pensaba cómodamente 
desde fuera de los barrios — no se atrevió 
a ver el carácter muchas veces horizontal 
de esa violencia (se quemaban coches de 
la gente de los barrios) y sobre todo no se 
atrevió a ver su relación con lógicas cultu-
rales y consumistas de época. Siguiendo a 
Zygmunt Bauman, para el filósofo esloveno 
los disturbios fueron, entre otras cosas, un 
acto irónico de consumismo por parte de 
aquellos a los que se incita constantemente 
a consumir y se les priva al mismo tiempo 
de los recursos necesarios para ello, un acto 
solo materializable por medio de una vio-
lencia más reactiva que asertiva [39]. 

Después de ver esas reacciones a la cri-

38.— S. Žižek, p. 232.

39.— S. Žižek, pp. 238 y 239.



173Nuestra Historia ,1 (2016), ISSN 2529-9808, pp. 162-173

A propósito de la idea de comunismo: una síntesis crítica de la New... Juan Andrade Blanco

aquellos con la destreza y la capacidad para 
formular las preguntas cuya respuesta ya 
tiene el pueblo, aunque no sepa a qué pre-
gunta corresponde esa respuesta. El inte-
lectual revolucionario debe obrar así como 
el psicoanalista que ayuda al paciente a 
saber de dónde proceden (las preguntas) 
a sus síntomas (que son las respuestas). 
Žižek concluye que «solo por medio de 
un trabajo paciente como este surgirá un 
programa» [44].

Quien se acerque al libro no encontra-
rá en él propuestas concretas de acción o 
programas de cambio, ni siquiera líneas ge-
nerales de intervención política. Tampoco 
lo pretende. Sí encontrará mucha gasolina 
teórica para poner esta acción política en 
marcha, aunque probablemente en dosis 
tan elevadas que pueda ahogarla. Para evi-
tarlo sería necesario refinarla con análisis 
más concretos procedentes de otras dis-
ciplinas y falsar este rico marco teórico y 
conceptual con las experiencias de lucha 
concretas que se vienen dando. Así quizá la 
filosofía sobre la idea de comunismo pue-
da ser, más ajustadamente, una filosofía de 
la praxis. En cualquier caso, el libro pone 
de manifiesto el interés y la posibilidad de 
pensar, después de tantos años de Guerra 
Fría cultural, abierta e inteligentemente 
sobre la idea de comunismo. Que esa idea 
se convierta en realidad material depende-
rá también de muchas cosas más.

44.— S. Žižek, p. 263. 

que hacer una reconsideración de la de-
mocracia liberal–parlamentaria, al respec-
to de la cual Žižek es un crítico contumaz. 
Según el filósofo no solo es que no exista 
una contradicción fuerte entre capitalismo 
y democracia parlamentaria, como se viene 
planteando hace tiempo desde la izquierda. 
Tampoco que el capitalismo sea muchas 
veces compatible con la democracia par-
lamentaria, como también se ha planteado 
tradicionalmente desde la izquierda. Para 
Žižek la democracia liberal es una de las 
mejores instituciones para garantizar las 
formas de explotación y dominación fun-
damentales que se dan a nivel económico 
en el capitalismo, en tanto que la demo-
cracia parlamentaria es una democracia 
que, además de no intervenir en esta esfera 
determinante, recluye a nivel institucional 
todo intento de penetrar democráticamen-
te en ella [42]. 

 La segunda tiene que ver con el papel 
que los intelectuales comunistas deben 
jugar en los movimientos de indignación 
y protesta tipo Plaza Tahrir, revueltas en 
Grecia, 15M, Occupy Wall Street, etc. Según 
Žižek, a estos intelectuales les corresponde 
un «apoyo total» y una «distancia analítica, 
fría, nada paternalista» [43]. Lo interesante 
del planteamiento de Žižek es que concibe 
a los intelectuales no como aquellos que 
tienen la respuesta política y programática 
a las preguntas del movimiento, sino como

42.— S. Žižek, pp. 257–260.

43.— S. Žižek, p. 261.


